
Transkript: Wissen zum Zmittag, Inauen, 30.09.2025 1/6

((Titel))  Wie gestalten wir heute die 
Zukunft unseres kulturellen Erbes? 
– mit Theres Inauen, Kulturwissen-
schaftlerin
30.09.2025, Wissen zum Zmittag

TRANSKRIPT:

((Hinweis)) Es handelt sich bei diesem Text um die schriftliche Form einer gespro-
chenen Aufnahme (Transkription) Am Ende dieses Dokuments befindet sich ein 
Glossar, welches schwer verständliche Fachbegriffe kurz erklärt.

(24:03 )

((Anmoderation)) Wenn wir von kulturellem Erbe sprechen, denken wir schnell an 
verstaubte Museen und Archive. Dabei ist kulturelles Erbe viel mehr als das. Und wir 
leben es in unserem Alltag. Zum Beispiel dann, wenn wir wandern gehen, Käse essen 
oder Räbeliechtli schnitzen. Aber was genau gilt als kulturelles Erbe unserer Gesell-
schaft? Und wer entscheidet das? Darüber sprach Kulturwissenschaftlerin Theres 
Inauen im «Wissen zum Zmittag« im September 2025.

((Theres Inauen)) Nehmen Sie vielleicht in diesem Moment gerade ein Stück kulturel-
les Erbe zu sich? Nämlich Speisesalz aus den Schweizer Rheinsalinen und Rapsöl. 
Appenzeller oder Emmentaler Käse. Cervelat, Sauerkraut oder Essiggurken. Rivella 
oder auch einfach Mineralwasser. Diese und über 450 weitere Nahrungsmittel gehö-
ren aktuell zum Inventar des kulinarischen Erbes der Schweiz. Vielleicht essen sie 
aber auch gerade einen Couscous Salat, ein Linsen Dal oder ein Stück Pizza.

Auf alle Fälle setzen Sie sich während Ihrer Mittagspause nun nicht nur intellektuell, 
sondern auch ganz aktiv und sinnlich mit hoffentlich wohlschmeckenden Formen des 
kulturellen Erbes auseinander. Und in diesem Sinne wünsche ich Ihnen «En Guete«. 
Wie gestalten wir heute die Zukunft unseres kulturellen Erbes? Das Thema Erben und 
Vererben bindet uns komplex in langfristige, uns vorhergehende und uns auch nach-
folgende, auf jeden Fall uns überdauernde Zeitenläufe ein. 

HILFE, ICH ERBE! Der Titel der Ausstellung hier im Berner Generationenhaus adres-
siert vor allem das empfangende und vielleicht auch weitergebende Ich in diesem 
Erbprozess. Also Wie bin ich in diese Erbvorgänge eingebunden. In meinem Input 
möchte ich zwei Perspektivenverschiebungen unternehmen, und zwar erstens ein 
bisschen vom individuell-familiären Fokus aufs Erben, hin zu kollektiv-gesellschaft-
lichen Prozessen des Erbens. Also HILFE, WIR ERBEN. Und auch vom Fokus auf das 
Erben im Sinne von «Was erhalten wir eigentlich von vorhergehenden Generationen« 
hin zu Fragen des Vererben, also «was geben wir eigentlich an nachfolgende Genera-
tionen weiter«? Also wir erben und wir vererben eben auch immer. Wir Menschen sind 
nicht nur in familiäre Konstellationen eingebettet, in denen wir eben Erben oft sehr 
nahe und persönlich erleben, sondern wir sind auch Teil komplexer gesellschaftlicher 
Verhältnisse. Wir Erben kollektiv als Teil von Gruppen, Gemeinschaften und auch von 
Gesellschaft. Das, was Menschen kollektiv von Generation zu Generation tradieren, 



Transkript: Wissen zum Zmittag, Inauen, 30.09.2025 2/6

also eben erben und vererben, wird als kulturelles Erbe bezeichnet. 
Kultur ist dabei in einem sehr breiten Sinn zu verstehen. Die Art und Weise, wie wir 
Menschen unserem Leben Sinn geben, wie wir uns in der Welt orientieren, uns aufein-
ander und auch auf unsere Umwelt beziehen, wie wir unseren Alltag, unsere Bezie-
hungen, Kommunikation gestalten, welche Werte und Normen die Organisation 
unseres Zusammenlebens prägen usw., all das ist Teil von Kultur. Zum kulturellen 
Erbe gehören – eben mit diesem weiten Kulturbegriff gedacht – darum nicht bloss 
das, was es ins Museumsdepot, ins Archiv oder in eine Bibliothek schafft oder was 
unter Denkmalschutz gestellt wird, von einzelnen Gebäuden bis hin zu ganzen Alt-
städten wie zum Beispiel hier in Bern.

Also eben sozusagen das materielle Kulturerbe. Sondern zum kulturellen Erbe gehö-
ren auch überliefertes Wissen und handwerkliche Fähigkeiten, Glaubensvorstellun-
gen und Geschichten, die weitererzählt werden. Sprachen, Dialekte und von Genera-
tion zu Generation weiter gelebte Praktiken, Rituale, Bräuche und Traditionen.

All dies ist ja wenig greifbar und häufig sehr flüchtig und wird darum eben mit diesem 
Begriff des immateriellen Kulturerbes bezeichnet. Natürlich materialisieren sich auch 
diese verschiedenen Formen des immateriellen Kulturerbes punktuell und teilweise: 
im Altarbild zum Beispiel, das Wallfahrerinnen besuchen, in einem Dialekt-Wörter-
buch, in dem sonst mündlich überlieferte Ausdrücke festgehalten werden, oder in 
einem bunten Schwimmsack, der auf die Tradition des Schwimmens in städtischen 
Gewässern – ob in der Aare in Bern oder im Rhein in Basel – hinweist.

Wenn wir diesen weiten Kulturbegriff ernst nehmen, ist das mal in kleineren, mal in 
grösseren Menschengruppen geteilte kulturelle Erbe ziemlich allumfassend und 
alltagsprägend. Es können Hygienevorstellungen sein, Wohnweisen bis hin zur Art 
und Weise, wie wir Landschaft wahrnehmen. Gleichzeitig gibt es in bestimmten 
historischen Momenten und gesellschaftlichen Konstellationen das Bedürfnis, aus 
diesem, das ganze menschliche Zusammenleben umfassenden, kulturellen Erbe eine 
Auswahl zu treffen. Und genauer zu definieren, was eigentlich zum spezifischen 
Kulturerbe einer spezifischen Gruppe, Gemeinschaft, vielleicht auch Region oder 
Nation dazugehört, was diese speziell ausmacht und vielleicht auch von anderen 
abgrenzt. Ende des 18. und vor allem im 19. Jahrhundert beispielsweise schaffen die 
neu gegründeten Nationalstaaten – auch die Schweiz – spezifische Institutionen, die 
sich um den Aufbau eines nationalen kollektiven Gedächtnisses kümmern: National-
bibliotheken, Archive, Museen, aber auch Organisationen wie die Denkmalpflege. 
Ausgewähltes kulturelles Erbe wird nun als nationales Kulturerbe deklariert und 
geschützt, aufbewahrt, gepflegt und sozusagen in das Projekt eines neuen nationa-
len Wir eingespannt.

Mitte des 20. Jahrhunderts wird das kulturelle Erbe auch im Hinblick auf ein interna-
tionales, globales Wir aktiviert. Die UNESCO wurde unmittelbar nach dem Ende des 
Zweiten Weltkrieges gegründet, mit dem Ziel, mit ihren Aktivitäten in den Bereichen 
von Bildung, Wissenschaft und Kultur zu einem nachhaltigen Frieden beizutragen. 
Dabei war es von Beginn weg ein wichtiges Anliegen der UNESCO, das Bewusstsein 
für die Wichtigkeit von kulturellem Erbe für die Menschheit zu stärken und dieses – 
gerade in Reaktion auf den zu Ende gegangenen zerstörerischen Weltkrieg – in 



Transkript: Wissen zum Zmittag, Inauen, 30.09.2025 3/6

Zukunft auch zu schützen.
In den letzten 80 Jahren hat die UNESCO verschiedene Konventionen erarbeitet, und 
die Mitgliedstaaten haben sie früher oder später ratifiziert. Angefangen mit dem 
Schutz von Kulturgut bei bewaffneten Konflikten 1954, über den Schutz des Kultur- 
und Naturgutes der Welt 1972 – die sogenannte UNESCO-Welterbe-Konvention, die 
viele kennen, welche die Basis bildet für die Deklaration von Natur- und Kulturwelt-
erbestätten – und schliesslich das Übereinkommen zur Bewahrung des immateriel-
len Kulturerbes im Jahr 2003. Damit wurden nun, neben dem materiellen und unbe-
weglichen Kulturgut, eben auch immaterielle, weniger greifbare und sich stetig 
verändernde Aspekte von Kultur als potenzielles Kulturerbe berücksichtigt. Angeregt 
und gefordert wurde dieses Übereinkommen insbesondere von indigenen Gemein-
schaften, welche sich für die Anerkennung und gleichzeitig auch den Schutz ihres von 
Generation zu Generation überlieferten Wissens, ihrer Praktiken und auch ihres 
Beitrags zur Bereicherung der kulturellen Vielfalt einsetzten, und damit auch ein 
bisschen dafür kämpften, in dieses globale und durchaus machtvolle Wir mit einge-
schlossen zu werden.

In der Schweiz wurde das Übereinkommen zur Bewahrung des immateriellen Kultur-
erbes 2008 ratifiziert. Hier wird anstelle von dem etwas abstrakten und für viele 
vielleicht wenig zugänglichen Begriff «immaterielles Kulturerbe» der Begriff «leben-
dige Traditionen» verwendet. Damit wird zudem in den Vordergrund gerückt, dass das 
immaterielle Kulturerbe immer auf diejenigen Menschen – oder eben Träger:innen 
und Trägerschaften – angewiesen ist, die das Überlieferte im Heute lebendig halten, 
es aktiv leben oder ausüben, es pflegen und gestalten und auch an nachfolgende 
Generationen weitergeben. Träger:innen, das sind mal spezielle Wissensträger:innen, 
zum Beispiel Gebetsheilerinnen aus dem Kanton Appenzell Innerrhoden, Gruppen, 
die in der Freizeit das Hornussen pflegen, oder Personen, welche die Tradition vom 
Strohflechten im Aargau weiter praktizieren. Das können aber auch ganz viele sein, 
ohne besonderes Spezialwissen. Wenn sie in der Aare schwimmen, wenn sie zum 
Zibelemärit nach Bern kommen oder wenn sie das Wandern pflegen, sind auch sie 
Mitträger:innen lebendiger Traditionen.

2012 hat das Bundesamt für Kultur zusammen mit den Kantonen die sogenannte 
Liste der lebendigen Traditionen der Schweiz erarbeitet. Diese wird nun regelmässig 
aktualisiert und auch erweitert, um eben dieser Lebendigkeit der Traditionen und 
auch den Veränderungen Rechnung zu tragen. Ein Eintrag auf dieser Liste bedeutet 
also nicht das einmalige Registrieren und damit Einfrieren und Musealisieren dieser 
Praktiken, sondern vielmehr die Anerkennung, dass in der Bewahrung auch immer 
Veränderung steckt.

Eine lebendige Tradition ist eben nur dann lebendig, wenn sie für deren Träger:innen 
im Heute – und dann auch im Heute von morgen – Sinn macht und sinnvoll in gegen-
wärtige Lebenszusammenhänge eingebunden werden kann. Wenn ein Fest oder eine 
gemeinsame Aktivität Zugehörigkeit stiftet oder ein spezifisches Handwerkswissen 
auch heute noch oder wieder gefragt ist. Aktuell umfasst die Schweizer Liste 228 
Einträge: Einerseits spezifischen Kantonen zugeordnet, andererseits gibt es auch 
nationale Einträge.



Transkript: Wissen zum Zmittag, Inauen, 30.09.2025 4/6

HILFE, ICH ERBE! oder HILFE, WIR ERBEN! verstehe ich nicht nur als Ruf der Über-
forderung, sondern vielmehr als eine Einladung, genauso lustvoll wie auch kritisch 
über Prozesse des Erbens nachzudenken. Das kann heissen, zu fragen, in welchem 
gesellschaftspolitischen Kontext mit jeweils welchen Interessen und Zielen ausge-
wählte Dinge (also Materielles) und Praktiken (also Immaterielles) vergangener Gene-
rationen überhaupt erst zum Kulturerbe erklärt und unter Schutz gestellt werden. Mal 
eher im Sinne von retten, stillstellen, bewahren, schützen, und mal eher im Sinne von 
lebendig halten. Mal eher unter dem Vorzeichen von nationaler Identität, unter dem 
Vorzeichen von globalem Frieden oder unter dem Vorzeichen von kultureller Vielfalt 
und kultureller Teilhabe, wie das heute oft geschieht. Das kann aber auch heissen, zu 
fragen, wer da eigentlich genau mitbestimmen kann, was beispielsweise auf die 
kantonale Liste der lebendigen Tradition kommen soll – also wie die Abläufe sind und 
wer da in den entsprechenden Gremien sitzt.

Kulturelle Teilhabe könnte ja nicht nur heissen, dass viele Zugang zum Kulturerbe 
haben, also zum Beispiel einfachen Zugang in Museen, und es auch selber aktiv leben 
als Träger:innen von immateriellem Kulturerbe. Sondern könnte auch heissen, mitzu-
gestalten, was eigentlich als das repräsentative Kulturerbe einer bestimmten Zeit 
ausgewählt wird. Da gibt es einige spannende Initiativen, aktuell in der Schweiz.
Also zum Beispiel wird im Kanton Appenzell Ausserrhoden ein sogenannter Kultur-
erbe-Stammtisch geführt, bei dem die ganze Bevölkerung eingeladen ist, darüber zu 
reden, was eigentlich auf diese Listen und Verzeichnisse des Kantons geschrieben 
werden soll. Oder es gab in den letzten Jahren im Kanton Basel-Landschaft die Tage 
der lebendigen Traditionen, bei denen jeweils einmal jährlich Träger:innen verschie-
dener lebendiger Traditionen zusammenkamen und sich über ihre Herausforderun-
gen im Jetzt und in der Zukunft austauschten.

Und besonders wichtig scheint mir die Frage: Wer ist hier eigentlich das vorgestellte 
und über das Kulturerbe hergestellte Wir? Welche geerbten kollektiven Tätigkeiten, 
Wissensformen, Erzählungen, Art und Weisen, wie wir Feste feiern, werden mit der 
Auswahl für die Liste überhaupt anerkannt, legitimiert, auch valorisiert und gefördert 
und so ins durchaus vielfältige Schweizer Wir eingeschlossen? Das sind Töfffahrer:in-
nen oder Wallfahrende, Techno-Fans, Trockenmauern-Bauende, Mitglieder von 
Lesegesellschaften bis hin zur italienisch sprechenden Community im Aargauer 
Städtchen Laufenburg, die den von ihren Vorfahr:innen importierten sizilianischen 
Brauch des Sant Giuseppe weiterlebt. Das sind doch eigentlich ganz viele unter-
schiedliche Menschen. Und dennoch gilt es, im Blick auf die bestehende Liste und die 
aktuelle kulturpolitische Forderung nach kultureller Teilhabe der ganzen Schweizer 
Bevölkerung, auch immer zu fragen, was und wer hier aussenvor gelassen wird. Wer 
nicht wahrgenommen wird und wer auf so einer Liste nicht repräsentiert wird. Wir 
müssen uns kollektiv, gesellschaftlich – das ist genauso wie im privaten Erben – eben 
auch nicht nur damit beschäftigen, was wir erhalten, sondern eben auch, wie wir im 
Heute damit umgehen und was wir nachfolgenden Generationen vererben wollen.

Diese Frage stellt sich nicht nur Expert:innen, also zum Beispiel den Archivar:innen in 
einem Museum, die schauen, wie sie das materielle Kulturerbe unter möglichst guten 
Bedingungen aufbewahren können. Oder Provenienzforschenden, welche aktuell 
ganze Sammlungen auf problematisches Erbe hin befragen. Diese Frage ist eine, die 



Transkript: Wissen zum Zmittag, Inauen, 30.09.2025 5/6

auch zivilgesellschaftlich gestellt werden sollte. Also: Was scheint uns in die Zukunft 
schützenswert? Was wollen wir verhandeln? Und was sollte sich auch weiterentwi-
ckeln? Was wollen wir nicht weitererzählen, sondern vielleicht auch neu erzählen?
Es gibt bereits jetzt einige wichtige, öffentlich geführte Debatten, wie Geerbtes, 
heutigen gesellschaftlichen Werten und auch Rechtsmassstäben gerecht, neu und 
immer wieder von Neuem bewertet werden könnte und eine aktive Umgangsweise 
damit gefunden werden kann. So wurde in diesem Sommer vom Bundesgericht 
entschieden, dass eine rassistisch behaftete Inschrift an einem Gebäude in Zürich 
abgedeckt werden darf. Oder das Basler Fasnachtskomitee hat 2024 einen bereits 
bestehenden Leitfaden, wie mit heiklen Themen und Diskriminierung umzugehen sei, 
explizit rund um das Thema Rassismus ergänzt. Oder es gibt auch Beispiele von 
lebendigen Traditionen, welche die bis anhin häufig Männern vorbehaltenen Praktiken 
schrittweise auch für Frauen öffnen. Das scheint vielleicht manchmal, als wären das 
ganz langsame Prozesse, aber es ist da etwas im Gehen.

Bei solchen Aushandlungsprozessen geht es immer wieder um sehr emotionale 
Fragen: Was soll so bleiben, wie es schon immer war? Was darf sich wie weit verän-
dern, um weiterhin erkennbar und identitätsstiftend zu sein? Und wann kommt mög-
licherweise einfach Neues dazu und ersetzt Altes? Und gibt es überhaupt die Mög-
lichkeit, sich von kulturellem Erbe auch zu verabschieden, dieses auszuschlagen, es 
nicht weiter zu pflegen und zu tradieren?

Dabei werden manchmal sehr starre, unbewegliche Vorstellungen rund um Traditio-
nen und Brauchtum aktiviert: «Es war schon immer so», «seit Urzeiten machen wir 
das so.» «Die Authentizität oder der Kern eines Brauchtums droht verloren zu gehen.» 
Oder: «Neuartige, fremdländische Bräuche verdrängen hiesige» und so weiter. Eine 
Diskussion, zum Beispiel fast schon traditionellerweise jährlich zu Halloween, wird 
geführt. Dabei, denke ich, ist das Konzept der lebendigen Traditionen sehr hilfreich 
und inspirierend.

Denn es hilft nicht nur in der Gegenwart, sondern auch im Blick zurück in die Vergan-
genheit, immer nach der Lebendigkeit des Überlieferten und scheinbar so Kontinuier-
lichen und Beständigen zu fragen und dadurch vielleicht auch etwas lockerer mit 
heutigen lebendigen Momenten des Wandels oder auch mal der Brüche umzugehen, 
diese mitzutragen oder vielleicht auch mal mutig anzustossen. So gab es in der 
Geschichte immer wieder Momente, in denen sich Traditionen neu erfinden mussten, 
kurz vor dem Aussterben waren, vielleicht sogar von staatlicher oder kirchlicher Seite 
verboten wurden und irgendwo klandestin weiterlebten, um dann doch wieder ent-
deckt und aktiv wiederbelebt zu werden. In der Schweiz gibt es unzählige lebendige 
Traditionen, die so in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts überhaupt wiederent-
deckt wurden, weil das eben ein gesellschaftliches Moment war, in dem einfach das 
Interesse wieder anders war, solche überlieferten Praktiken zu leben. Ein Beispiel 
sind die vielleicht vielen von Ihnen bekannten Silvesterchläuse in Urnäsch im Kanton 
Appenzell Ausserrhoden. In den letzten Jahren sind einige auf der Liste der lebendi-
gen Traditionen aufgeführten Anlässe zu regelrechten Megaevents geworden. Als 
Beispiel: das eben erwähnte Sylvesterchlausen, die kleineren und grösseren 
Schwingfeste überall in der Schweiz, die Walliser Kuhkämpfe oder der Chiembäse in 
Liestal am Abend vor dem Basler Morgenstreich. Ich habe vorhin schon mal von 



Transkript: Wissen zum Zmittag, Inauen, 30.09.2025 6/6

Valorisierung gesprochen durch dieses Kulturerbe-Label, im Sinne einer Wertschät-
zung, also dem Anerkennen, Sichtbarmachen und möglicherweise auch gezielten 
Fördern von kulturellem Erbe. Valorisierung kann aber auch bedeuten, in Wert setzen. 
Lebendige Traditionen wurden in den vergangenen Jahren auch für neue Akteur:in-
nen, wie Standortmarketing, Tourismus oder politische Gruppierungen, spannend, 
weil sie ein Interesse an veränderter öffentlicher und medialer Aufmerksamkeit haben 
und darin vielleicht auch ein ökonomisches oder politisches Potenzial sehen. Und 
viele Trägerschaften sind heute eben mit neuen Fragen, Erwartungen und Herausfor-
derungen konfrontiert. Infrastrukturen müssen angepasst, umfassende Sicherheits-
konzepte erarbeitet werden, und das, was früher vielleicht ehrenamtlich geleistet 
werden konnte, wird immer stärker professionalisiert. Es geht hier nicht darum, die 
Veränderungen als gut oder schlecht zu bewerten, sondern einfach aufzuzeigen, wie 
die verstärkte kulturpolitische und schliesslich auch gesellschaftliche Aufmerksam-
keit für das kulturelle Erbe und die damit zusammenhängende Erzählung von Bestän-
digkeit dieses schliesslich selbst aktiv auch immer mitverändert.

Ich komme zum Schluss. Kulturelles Erbe bietet uns Menschen gleichzeitig immer 
zwei Erzählungen an: die Erzählung der Kontinuität, des Eingebundenseins in eine 
lange Zeitdauer der Wiederholung und damit vielleicht auch ein bisschen der Erwart-
barkeit des überlieferten Wissens und der Erfahrung vorheriger Generationen, der 
eigenen Verortung und Identifizierung in einem grösseren sozialen Ganzen. Und 
zweitens bietet es uns eben auch die Erzählung des kontinuierlichen Wandels, der 
Lebendigkeit und der steten kreativen Anpassung von Menschen an aktuelle Gege-
benheiten und Ereignisse. Nicht das entweder Kontinuität oder Wandel, sondern 
gerade das sehr spannungsvolle, vielleicht auch mal konflikthafte Zusammenspiel 
dieser beiden Erzählungen scheint mir zukunftsweisend.

Das grosse Interesse, die Lust am Überlieferten und am kollektiv Geerbten zu verbin-
den mit einem verantwortungsvollen, kreativen und auch zukünftige Generationen 
zugewandten Gestalten im Jetzt. Das kann ganz konkret heissen, dass überliefertes 
Wissen und geerbte Praktiken zum Umgang mit wenig Wasser oder Wasserknappheit 
im Spiegel gegenwärtiger Herausforderungen plötzlich wieder an Relevanz gewin-
nen, wie zum Beispiel im Wallis entlang der Walliser Suonen.

Oder dass in einer Welt, die zunehmend von gesellschaftlichen Spaltungen durchzo-
gen ist, ein aktives und wertgeschätztes Vereins- und Dorfleben – zwischen Blasmu-
sik, Gesellschaft, Turnverein und Theatergruppe – wichtige Momente des Zusam-
menhalts stiftet. Auf jeden Fall gibt es im kulturellen Erbe, genauso wie im Privaten, 
eigentlich das Potenzial für Erbstreite, und ich meine das aber eher sehr konstruktiv. 
Also: Das kulturelle Erbe oder das Kulturerbe lädt uns immer zu Auseinandersetzun-
gen und Debatten ein – wer wir heute sind und wer wir auch in Zukunft sein wollen.

((Abmoderation)) Das war eine Liveaufnahme vom «Wissen zum Zmittag» mit Kultur-
wissenschaftlerin Theres Inauen. Zur Frage «Wie gestalten wir heute die Zukunft 
unseres kulturellen Erbes»? Die Veranstaltung fand im Rahmen des Themenfokus 
HILFE, ICH ERBE! statt. Möchtest du einmal live mit dabei sein beim «Wissen zum 
Zmittag» in der Kaffeebar oder interessierst du dich für andere Angebote im Berner 
Generationenhaus? Besuche unsere Webseite, abonniere unseren Newsletter oder 



Immaterielles Kulturerbe 
Über Generationen weitergegebene Traditionen, Wissen 
und Praktiken, die in einer Gemeinschaft, einer Gruppe oder 
individuell ausgeübt werden, sind immaterielles Kulturerbe. 
Dazu gehören Märchen, Musik, Tanz oder traditionelles 
Wissen. Es verändert sich ständig und ist kein materieller 
Besitz wie Gebäude oder Kunstwerke. Auf der «Liste der 
lebendigen Traditionen» der Schweiz sind aktuell 228 For-
men dokumentiert. Darunter das Aareschwimmen oder die 
Basler Fasnacht.
 
Kulturelle Teilhabe 
Wenn sich Menschen mit Kultur auseinandersetzen, sie 
aktiv mitgestalten und sich auf ihre eigene Weise kulturell 
ausdrücken, sprechen wir von kultureller Teilhabe. Teilhabe 
am Kulturerbe bedeutet, dieses nicht nur zu verstehen und 
zu bewahren, sondern es zu pflegen und weiterzuentwickeln.
 
Träger:innen, Trägerschaften 
Träger:innen von immateriellem Kulturerbe sind nicht nur 
die Menschen, die eine Tradition direkt ausüben, wie Tän-
zer:innen oder Musiker:innen. Es sind alle, die innerhalb 
einer Gemeinschaft dazu beitragen, das kulturelle Erbe zu 
erhalten und es weiter zugeben. Gruppen oder Organisa-
tionen, die ein immaterielles Kulturerbe bewahren, werden 
als Trägerschaften bezeichnet.
 
Valorisierung 
Valorisierung heisst, den Wert von etwas zu erkennen, zu 
fördern und zu stärken, damit es eine grössere Bedeutung 
bekommt. Im Kontext des immateriellen Kulturerbes be-
deutet dies, das Erbe sichtbarer und wertvoller zu machen 
– für die Menschen heute und für kommende Generationen.


