TRANSKRIPT: (Titel)) Wie gestalten wir heute die

Zukunft unseres kulturellen Erbes?
— mit Theres Inauen, Kulturwissen-
schaftlerin

30.09.2025, Wissen zum Zmittag

((Hinweis)) Es handelt sich bei diesem Text um die schriftliche Form einer gespro-
chenen Aufnahme (Transkription) Am Ende dieses Dokuments befindet sich ein
Glossar, welches schwer verstandliche Fachbegriffe kurz erklart.

(24:03)

((Anmoderation)) Wenn wir von kulturellem Erbe sprechen, denken wir schnell an
verstaubte Museen und Archive. Dabei ist kulturelles Erbe viel mehr als das. Und wir
leben es in unserem Alltag. Zum Beispiel dann, wenn wir wandern gehen, Kase essen
oder Réabeliechtli schnitzen. Aber was genau gilt als kulturelles Erbe unserer Gesell-
schaft? Und wer entscheidet das? Darliber sprach Kulturwissenschaftlerin Theres
Inauen im «Wissen zum Zmittag« im September 2025.

((Theres Inauen)) Nehmen Sie vielleicht in diesem Moment gerade ein Stiick kulturel-
les Erbe zu sich? Namlich Speisesalz aus den Schweizer Rheinsalinen und Rapsél.
Appenzeller oder Emmentaler Kase. Cervelat, Sauerkraut oder Essiggurken. Rivella
oder auch einfach Mineralwasser. Diese und iber 450 weitere Nahrungsmittel geho-
ren aktuell zum Inventar des kulinarischen Erbes der Schweiz. Vielleicht essen sie
aber auch gerade einen Couscous Salat, ein Linsen Dal oder ein Stilick Pizza.

Auf alle Félle setzen Sie sich wahrend Ihrer Mittagspause nun nicht nur intellektuell,
sondern auch ganz aktiv und sinnlich mit hoffentlich wohlschmeckenden Formen des
kulturellen Erbes auseinander. Und in diesem Sinne wiinsche ich lhnen «En Guete«.
Wie gestalten wir heute die Zukunft unseres kulturellen Erbes? Das Thema Erben und
Vererben bindet uns komplex in langfristige, uns vorhergehende und uns auch nach-
folgende, auf jeden Fall uns liberdauernde Zeitenlaufe ein.

HILFE, ICH ERBE! Der Titel der Ausstellung hier im Berner Generationenhaus adres-
siert vor allem das empfangende und vielleicht auch weitergebende Ich in diesem
Erbprozess. Also Wie bin ich in diese Erbvorgéange eingebunden. In meinem Input
mochte ich zwei Perspektivenverschiebungen unternehmen, und zwar erstens ein
bisschen vom individuell-familidren Fokus aufs Erben, hin zu kollektiv-gesellschaft-
lichen Prozessen des Erbens. Also HILFE, WIR ERBEN. Und auch vom Fokus auf das
Erben im Sinne von «Was erhalten wir eigentlich von vorhergehenden Generationen«
hin zu Fragen des Vererben, also «was geben wir eigentlich an nachfolgende Genera-
tionen weiter«? Also wir erben und wir vererben eben auch immer. Wir Menschen sind
nicht nur in familidre Konstellationen eingebettet, in denen wir eben Erben oft sehr
nahe und personlich erleben, sondern wir sind auch Teil komplexer gesellschaftlicher
Verhiltnisse. Wir Erben kollektiv als Teil von Gruppen, Gemeinschaften und auch von
Gesellschaft. Das, was Menschen kollektiv von Generation zu Generation tradieren,

Transkript: Wissen zum Zmittag, Inauen, 30.09.2025 1/6



also eben erben und vererben, wird als kulturelles Erbe bezeichnet.

Kultur ist dabei in einem sehr breiten Sinn zu verstehen. Die Art und Weise, wie wir
Menschen unserem Leben Sinn geben, wie wir uns in der Welt orientieren, uns aufein-
ander und auch auf unsere Umwelt beziehen, wie wir unseren Alltag, unsere Bezie-
hungen, Kommunikation gestalten, welche Werte und Normen die Organisation
unseres Zusammenlebens pragen usw., all das ist Teil von Kultur. Zum kulturellen
Erbe gehéren — eben mit diesem weiten Kulturbegriff gedacht — darum nicht bloss
das, was es ins Museumsdepot, ins Archiv oder in eine Bibliothek schafft oder was
unter Denkmalschutz gestellt wird, von einzelnen Geb&uden bis hin zu ganzen Alt-
stadten wie zum Beispiel hier in Bern.

Also eben sozusagen das materielle Kulturerbe. Sondern zum kulturellen Erbe geh6-
ren auch Uberliefertes Wissen und handwerkliche Fahigkeiten, Glaubensvorstellun-
gen und Geschichten, die weitererzahlt werden. Sprachen, Dialekte und von Genera-
tion zu Generation weiter gelebte Praktiken, Rituale, Brauche und Traditionen.

All dies ist ja wenig greifbar und haufig sehr fliichtig und wird darum eben mit diesem
Begriff des immateriellen Kulturerbes bezeichnet. Natirlich materialisieren sich auch
diese verschiedenen Formen des immateriellen Kulturerbes punktuell und teilweise:
im Altarbild zum Beispiel, das Wallfahrerinnen besuchen, in einem Dialekt-Woérter-
buch, in dem sonst miindlich tiberlieferte Ausdriicke festgehalten werden, oder in
einem bunten Schwimmsack, der auf die Tradition des Schwimmens in stadtischen
Gewdssern — ob in der Aare in Bern oder im Rhein in Basel — hinweist.

Wenn wir diesen weiten Kulturbegriff ernst nehmen, ist das mal in kleineren, mal in
grosseren Menschengruppen geteilte kulturelle Erbe ziemlich allumfassend und
alltagspragend. Es kénnen Hygienevorstellungen sein, Wohnweisen bis hin zur Art
und Weise, wie wir Landschaft wahrnehmen. Gleichzeitig gibt es in bestimmten
historischen Momenten und gesellschaftlichen Konstellationen das Bediirfnis, aus
diesem, das ganze menschliche Zusammenleben umfassenden, kulturellen Erbe eine
Auswahl zu treffen. Und genauer zu definieren, was eigentlich zum spezifischen
Kulturerbe einer spezifischen Gruppe, Gemeinschaft, vielleicht auch Region oder
Nation dazugehort, was diese speziell ausmacht und vielleicht auch von anderen
abgrenzt. Ende des 18. und vor allem im 19. Jahrhundert beispielsweise schaffen die
neu gegriindeten Nationalstaaten — auch die Schweiz — spezifische Institutionen, die
sich um den Aufbau eines nationalen kollektiven Gedachtnisses kiimmern: National-
bibliotheken, Archive, Museen, aber auch Organisationen wie die Denkmalpflege.
Ausgewahltes kulturelles Erbe wird nun als nationales Kulturerbe deklariert und
geschitzt, aufbewahrt, gepflegt und sozusagen in das Projekt eines neuen nationa-
len Wir eingespannt.

Mitte des 20. Jahrhunderts wird das kulturelle Erbe auch im Hinblick auf ein interna-
tionales, globales Wir aktiviert. Die UNESCO wurde unmittelbar nach dem Ende des
Zweiten Weltkrieges gegriindet, mit dem Ziel, mit ihren Aktivitaten in den Bereichen
von Bildung, Wissenschaft und Kultur zu einem nachhaltigen Frieden beizutragen.
Dabei war es von Beginn weg ein wichtiges Anliegen der UNESCO, das Bewusstsein
fur die Wichtigkeit von kulturellem Erbe fiir die Menschheit zu starken und dieses —
gerade in Reaktion auf den zu Ende gegangenen zerstorerischen Weltkrieg — in

Transkript: Wissen zum Zmittag, Inauen, 30.09.2025 2/6



Zukunft auch zu schutzen.

In den letzten 80 Jahren hat die UNESCO verschiedene Konventionen erarbeitet, und
die Mitgliedstaaten haben sie friiher oder spéter ratifiziert. Angefangen mit dem
Schutz von Kulturgut bei bewaffneten Konflikten 1954, Giber den Schutz des Kultur-
und Naturgutes der Welt 1972 — die sogenannte UNESCO-Welterbe-Konvention, die
viele kennen, welche die Basis bildet flir die Deklaration von Natur- und Kulturwelt-
erbestatten — und schliesslich das Ubereinkommen zur Bewahrung des immateriel-
len Kulturerbes im Jahr 2003. Damit wurden nun, neben dem materiellen und unbe-
weglichen Kulturgut, eben auch immaterielle, weniger greifbare und sich stetig
verandernde Aspekte von Kultur als potenzielles Kulturerbe beriicksichtigt. Angeregt
und gefordert wurde dieses Ubereinkommen insbesondere von indigenen Gemein-
schaften, welche sich fiir die Anerkennung und gleichzeitig auch den Schutz ihres von
Generation zu Generation Uberlieferten Wissens, inrer Praktiken und auch ihres
Beitrags zur Bereicherung der kulturellen Vielfalt einsetzten, und damit auch ein
bisschen dafiir kdmpften, in dieses globale und durchaus machtvolle Wir mit einge-
schlossen zu werden.

In der Schweiz wurde das Ubereinkommen zur Bewahrung des immateriellen Kultur-
erbes 2008 ratifiziert. Hier wird anstelle von dem etwas abstrakten und fir viele
vielleicht wenig zuganglichen Begriff <immaterielles Kulturerbe» der Begriff «leben-
dige Traditionen» verwendet. Damit wird zudem in den Vordergrund gertickt, dass das
immaterielle Kulturerbe immer auf diejenigen Menschen — oder eben Trager:innen
und Tragerschaften — angewiesen ist, die das Uberlieferte im Heute lebendig halten,
es aktiv leben oder ausliben, es pflegen und gestalten und auch an nachfolgende
Generationen weitergeben. Trager:innen, das sind mal spezielle Wissenstrager:innen,
zum Beispiel Gebetsheilerinnen aus dem Kanton Appenzell Innerrhoden, Gruppen,
die in der Freizeit das Hornussen pflegen, oder Personen, welche die Tradition vom
Strohflechten im Aargau weiter praktizieren. Das konnen aber auch ganz viele sein,
ohne besonderes Spezialwissen. Wenn sie in der Aare schwimmen, wenn sie zum
Zibelemarit nach Bern kommen oder wenn sie das Wandern pflegen, sind auch sie
Mittrager:innen lebendiger Traditionen.

2012 hat das Bundesamt fir Kultur zusammen mit den Kantonen die sogenannte
Liste der lebendigen Traditionen der Schweiz erarbeitet. Diese wird nun regelmassig
aktualisiert und auch erweitert, um eben dieser Lebendigkeit der Traditionen und
auch den Verdnderungen Rechnung zu tragen. Ein Eintrag auf dieser Liste bedeutet
also nicht das einmalige Registrieren und damit Einfrieren und Musealisieren dieser
Praktiken, sondern vielmehr die Anerkennung, dass in der Bewahrung auch immer
Veranderung steckt.

Eine lebendige Tradition ist eben nur dann lebendig, wenn sie fiir deren Tréger:innen
im Heute — und dann auch im Heute von morgen — Sinn macht und sinnvoll in gegen-
waértige Lebenszusammenhénge eingebunden werden kann. Wenn ein Fest oder eine
gemeinsame Aktivitdt Zugehorigkeit stiftet oder ein spezifisches Handwerkswissen
auch heute noch oder wieder gefragt ist. Aktuell umfasst die Schweizer Liste 228
Eintrage: Einerseits spezifischen Kantonen zugeordnet, andererseits gibt es auch
nationale Eintrage.

Transkript: Wissen zum Zmittag, Inauen, 30.09.2025 3/6



HILFE, ICH ERBE! oder HILFE, WIR ERBEN! verstehe ich nicht nur als Ruf der Uber-
forderung, sondern vielmehr als eine Einladung, genauso lustvoll wie auch kritisch
Uber Prozesse des Erbens nachzudenken. Das kann heissen, zu fragen, in welchem
gesellschaftspolitischen Kontext mit jeweils welchen Interessen und Zielen ausge-
wahlte Dinge (also Materielles) und Praktiken (also Immaterielles) vergangener Gene-
rationen Uiberhaupt erst zum Kulturerbe erklart und unter Schutz gestellt werden. Mal
eher im Sinne von retten, stillstellen, bewahren, schiitzen, und mal eher im Sinne von
lebendig halten. Mal eher unter dem Vorzeichen von nationaler Identitét, unter dem
Vorzeichen von globalem Frieden oder unter dem Vorzeichen von kultureller Vielfalt
und kultureller Teilhabe, wie das heute oft geschieht. Das kann aber auch heissen, zu
fragen, wer da eigentlich genau mitbestimmen kann, was beispielsweise auf die
kantonale Liste der lebendigen Tradition kommen soll — also wie die Ablaufe sind und
wer da in den entsprechenden Gremien sitzt.

Kulturelle Teilhabe kdnnte ja nicht nur heissen, dass viele Zugang zum Kulturerbe
haben, also zum Beispiel einfachen Zugang in Museen, und es auch selber aktiv leben
als Trager:innen von immateriellem Kulturerbe. Sondern kdnnte auch heissen, mitzu-
gestalten, was eigentlich als das reprasentative Kulturerbe einer bestimmten Zeit
ausgewahlt wird. Da gibt es einige spannende Initiativen, aktuell in der Schweiz.

Also zum Beispiel wird im Kanton Appenzell Ausserrhoden ein sogenannter Kultur-
erbe-Stammtisch gefiihrt, bei dem die ganze Bevdlkerung eingeladen ist, darliber zu
reden, was eigentlich auf diese Listen und Verzeichnisse des Kantons geschrieben
werden soll. Oder es gab in den letzten Jahren im Kanton Basel-Landschaft die Tage
der lebendigen Traditionen, bei denen jeweils einmal jéhrlich Trager:innen verschie-
dener lebendiger Traditionen zusammenkamen und sich tiber ihre Herausforderun-
genim Jetzt und in der Zukunft austauschten.

Und besonders wichtig scheint mir die Frage: Wer ist hier eigentlich das vorgestellte
und Uber das Kulturerbe hergestellte Wir? Welche geerbten kollektiven Tatigkeiten,
Wissensformen, Erzahlungen, Art und Weisen, wie wir Feste feiern, werden mit der
Auswabhl flr die Liste Gberhaupt anerkannt, legitimiert, auch valorisiert und geférdert
und so ins durchaus vielfaltige Schweizer Wir eingeschlossen? Das sind Tofffahrer:in-
nen oder Wallfahrende, Techno-Fans, Trockenmauern-Bauende, Mitglieder von
Lesegesellschaften bis hin zur italienisch sprechenden Community im Aargauer
Stadtchen Laufenburg, die den von ihren Vorfahr:innen importierten sizilianischen
Brauch des Sant Giuseppe weiterlebt. Das sind doch eigentlich ganz viele unter-
schiedliche Menschen. Und dennoch gilt es, im Blick auf die bestehende Liste und die
aktuelle kulturpolitische Forderung nach kultureller Teilhabe der ganzen Schweizer
Bevdlkerung, auch immer zu fragen, was und wer hier aussenvor gelassen wird. Wer
nicht wahrgenommen wird und wer auf so einer Liste nicht repréasentiert wird. Wir
missen uns kollektiv, gesellschaftlich — das ist genauso wie im privaten Erben — eben
auch nicht nur damit beschéftigen, was wir erhalten, sondern eben auch, wie wir im
Heute damit umgehen und was wir nachfolgenden Generationen vererben wollen.

Diese Frage stellt sich nicht nur Expert:innen, also zum Beispiel den Archivar:innen in
einem Museum, die schauen, wie sie das materielle Kulturerbe unter méglichst guten
Bedingungen aufbewahren kénnen. Oder Provenienzforschenden, welche aktuell

ganze Sammlungen auf problematisches Erbe hin befragen. Diese Frage ist eine, die

Transkript: Wissen zum Zmittag, Inauen, 30.09.2025 4/6



auch zivilgesellschaftlich gestellt werden sollte. Also: Was scheint uns in die Zukunft
schitzenswert? Was wollen wir verhandeln? Und was sollte sich auch weiterentwi-
ckeln? Was wollen wir nicht weitererzahlen, sondern vielleicht auch neu erzahlen?

Es gibt bereits jetzt einige wichtige, 6ffentlich gefiihrte Debatten, wie Geerbtes,
heutigen gesellschaftlichen Werten und auch Rechtsmassstaben gerecht, neu und
immer wieder von Neuem bewertet werden konnte und eine aktive Umgangsweise
damit gefunden werden kann. So wurde in diesem Sommer vom Bundesgericht
entschieden, dass eine rassistisch behaftete Inschrift an einem Gebéaude in Ziirich
abgedeckt werden darf. Oder das Basler Fasnachtskomitee hat 2024 einen bereits
bestehenden Leitfaden, wie mit heiklen Themen und Diskriminierung umzugehen sei,
explizit rund um das Thema Rassismus ergénzt. Oder es gibt auch Beispiele von
lebendigen Traditionen, welche die bis anhin haufig Mannern vorbehaltenen Praktiken
schrittweise auch fiir Frauen 6ffnen. Das scheint vielleicht manchmal, als wéaren das
ganz langsame Prozesse, aber es ist da etwas im Gehen.

Bei solchen Aushandlungsprozessen geht es immer wieder um sehr emotionale
Fragen: Was soll so bleiben, wie es schon immer war? Was darf sich wie weit veran-
dern, um weiterhin erkennbar und identitatsstiftend zu sein? Und wann kommt mog-
licherweise einfach Neues dazu und ersetzt Altes? Und gibt es liberhaupt die Mog-
lichkeit, sich von kulturellem Erbe auch zu verabschieden, dieses auszuschlagen, es
nicht weiter zu pflegen und zu tradieren?

Dabei werden manchmal sehr starre, unbewegliche Vorstellungen rund um Traditio-
nen und Brauchtum aktiviert: «Es war schon immer so», «seit Urzeiten machen wir
das so.» «Die Authentizitat oder der Kern eines Brauchtums droht verloren zu gehen.»
Oder: «Neuartige, fremdléndische Brauche verdrangen hiesige» und so weiter. Eine
Diskussion, zum Beispiel fast schon traditionellerweise jahrlich zu Halloween, wird
geflihrt. Dabei, denke ich, ist das Konzept der lebendigen Traditionen sehr hilfreich
und inspirierend.

Denn es hilft nicht nur in der Gegenwart, sondern auch im Blick zuriick in die Vergan-
genheit, immer nach der Lebendigkeit des Uberlieferten und scheinbar so Kontinuier-
lichen und Besténdigen zu fragen und dadurch vielleicht auch etwas lockerer mit
heutigen lebendigen Momenten des Wandels oder auch mal der Briiche umzugehen,
diese mitzutragen oder vielleicht auch mal mutig anzustossen. So gab es in der
Geschichte immer wieder Momente, in denen sich Traditionen neu erfinden mussten,
kurz vor dem Aussterben waren, vielleicht sogar von staatlicher oder kirchlicher Seite
verboten wurden und irgendwo klandestin weiterlebten, um dann doch wieder ent-
deckt und aktiv wiederbelebt zu werden. In der Schweiz gibt es unzéhlige lebendige
Traditionen, die so in der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts tiberhaupt wiederent-
deckt wurden, weil das eben ein gesellschaftliches Moment war, in dem einfach das
Interesse wieder anders war, solche Uberlieferten Praktiken zu leben. Ein Beispiel
sind die vielleicht vielen von Ihnen bekannten Silvesterchlduse in Urndsch im Kanton
Appenzell Ausserrhoden. In den letzten Jahren sind einige auf der Liste der lebendi-
gen Traditionen aufgefiihrten Anlasse zu regelrechten Megaevents geworden. Als
Beispiel: das eben erwahnte Sylvesterchlausen, die kleineren und grésseren
Schwingfeste liberall in der Schweiz, die Walliser Kuhkdmpfe oder der Chiembése in
Liestal am Abend vor dem Basler Morgenstreich. Ich habe vorhin schon mal von

Transkript: Wissen zum Zmittag, Inauen, 30.09.2025 5/6



Valorisierung gesprochen durch dieses Kulturerbe-Label, im Sinne einer Wertschét-
zung, also dem Anerkennen, Sichtbarmachen und moglicherweise auch gezielten
Fordern von kulturellem Erbe. Valorisierung kann aber auch bedeuten, in Wert setzen.
Lebendige Traditionen wurden in den vergangenen Jahren auch fir neue Akteur:in-
nen, wie Standortmarketing, Tourismus oder politische Gruppierungen, spannend,
weil sie ein Interesse an verdnderter 6ffentlicher und medialer Aufmerksamkeit haben
und darin vielleicht auch ein 6konomisches oder politisches Potenzial sehen. Und
viele Tragerschaften sind heute eben mit neuen Fragen, Erwartungen und Herausfor-
derungen konfrontiert. Infrastrukturen miissen angepasst, umfassende Sicherheits-
konzepte erarbeitet werden, und das, was friiher vielleicht ehrenamtlich geleistet
werden konnte, wird immer starker professionalisiert. Es geht hier nicht darum, die
Verdnderungen als gut oder schlecht zu bewerten, sondern einfach aufzuzeigen, wie
die verstarkte kulturpolitische und schliesslich auch gesellschaftliche Aufmerksam-
keit fur das kulturelle Erbe und die damit zusammenhéngende Erzahlung von Bestén-
digkeit dieses schliesslich selbst aktivauch immer mitveréandert.

Ich komme zum Schluss. Kulturelles Erbe bietet uns Menschen gleichzeitig immer
zwei Erzahlungen an: die Erzahlung der Kontinuitét, des Eingebundenseins in eine
lange Zeitdauer der Wiederholung und damit vielleicht auch ein bisschen der Erwart-
barkeit des Uberlieferten Wissens und der Erfahrung vorheriger Generationen, der
eigenen Verortung und Identifizierung in einem grésseren sozialen Ganzen. Und
zweitens bietet es uns eben auch die Erzahlung des kontinuierlichen Wandels, der
Lebendigkeit und der steten kreativen Anpassung von Menschen an aktuelle Gege-
benheiten und Ereignisse. Nicht das entweder Kontinuitat oder Wandel, sondern
gerade das sehr spannungsvolle, vielleicht auch mal konflikthafte Zusammenspiel
dieser beiden Erzéhlungen scheint mir zukunftsweisend.

Das grosse Interesse, die Lust am Uberlieferten und am kollektiv Geerbten zu verbin-
den mit einem verantwortungsvollen, kreativen und auch zukiinftige Generationen
zugewandten Gestalten im Jetzt. Das kann ganz konkret heissen, dass liberliefertes
Wissen und geerbte Praktiken zum Umgang mit wenig Wasser oder Wasserknappheit
im Spiegel gegenwaértiger Herausforderungen plétzlich wieder an Relevanz gewin-
nen, wie zum Beispiel im Wallis entlang der Walliser Suonen.

Oder dass in einer Welt, die zunehmend von gesellschaftlichen Spaltungen durchzo-
genist, ein aktives und wertgeschétztes Vereins- und Dorfleben — zwischen Blasmu-
sik, Gesellschaft, Turnverein und Theatergruppe — wichtige Momente des Zusam-
menhalts stiftet. Auf jeden Fall gibt es im kulturellen Erbe, genauso wie im Privaten,
eigentlich das Potenzial flir Erbstreite, und ich meine das aber eher sehr konstruktiv.
Also: Das kulturelle Erbe oder das Kulturerbe ladt uns immer zu Auseinandersetzun-
gen und Debatten ein — wer wir heute sind und wer wir auch in Zukunft sein wollen.

((Abmoderation)) Das war eine Liveaufnahme vom «Wissen zum Zmittag» mit Kultur-
wissenschaftlerin Theres Inauen. Zur Frage «Wie gestalten wir heute die Zukunft
unseres kulturellen Erbes»? Die Veranstaltung fand im Rahmen des Themenfokus
HILFE, ICH ERBE! statt. Mochtest du einmal live mit dabei sein beim «Wissen zum
Zmittag» in der Kaffeebar oder interessierst du dich fiir andere Angebote im Berner
Generationenhaus? Besuche unsere Webseite, abonniere unseren Newsletter oder

Transkript: Wissen zum Zmittag, Inauen, 30.09.2025 6/6



Immaterielles Kulturerbe

Uber Generationen weitergegebene Traditionen, Wissen
und Praktiken, die in einer Gemeinschaft, einer Gruppe oder
individuell ausgelibt werden, sind immaterielles Kulturerbe.
Dazu gehéren Marchen, Musik, Tanz oder traditionelles
Wissen. Es verdndert sich standig und ist kein materieller
Besitz wie Gebdude oder Kunstwerke. Auf der «Liste der
lebendigen Traditionen» der Schweiz sind aktuell 228 For-
men dokumentiert. Darunter das Aareschwimmen oder die
Basler Fasnacht.

Kulturelle Teilhabe

Wenn sich Menschen mit Kultur auseinandersetzen, sie
aktiv mitgestalten und sich auf ihre eigene Weise kulturell
ausdriicken, sprechen wir von kultureller Teilhabe. Teilhabe
am Kulturerbe bedeutet, dieses nicht nur zu verstehen und
zu bewahren, sondern es zu pflegen und weiterzuentwickeln.

Tréager:innen, Tragerschaften

Trager:innen von immateriellem Kulturerbe sind nicht nur
die Menschen, die eine Tradition direkt ausliben, wie Tan-
zer:innen oder Musiker:innen. Es sind alle, die innerhalb
einer Gemeinschaft dazu beitragen, das kulturelle Erbe zu
erhalten und es weiterzugeben. Gruppen oder Organisa-
tionen, die einimmaterielles Kulturerbe bewahren, werden
als Tragerschaften bezeichnet.

Valorisierung

Valorisierung heisst, den Wert von etwas zu erkennen, zu
férdern und zu starken, damit es eine grossere Bedeutung
bekommt. Im Kontext des immateriellen Kulturerbes be-
deutet dies, das Erbe sichtbarer und wertvoller zu machen
— flir die Menschen heute und fir kommende Generationen.



