TRANSKRIPT: ((Titel)) Wie kdnnen Erfahrungen

friiherer Generationen unser Leben
prdagen? — mit Andrea Abraham,
Sozialanthropologin

13.03.2025, Wissen zum Zmittag

((Hinweis)) Es handelt sich bei diesem Text um die schriftliche Form einer gespro-
chenen Aufnahme (Transkription)

(24:33)

((Anmoderation)) Was heute unvorstellbar ist, war bis 1981 in der Schweiz géngige
Praxis. Wenn Eltern zum Beispiel arm oder nicht verheiratet waren, wurden ihnen die
Kinder weggenommen und auf Bauernhéfen, in Pflegefamilien oder in Heimen unter-
gebracht. Viele dieser sogenannten Verdingkinder wurden ausgebeutet, geschlagen
und missbraucht. Die Folgen dieser traumatischen Erfahrungen spliren auch die
Nachkommen der Verdingkinder. Sozialanthropologin Andrea Abraham und ihr Team
haben mit rund 30 von ihnen gesprochen und erforscht, wie die schwierigen Ge-
schichten ihre Eltern sie gepréagt haben. Was sie dabei erfahren hat, erzdhlte sie am
13. Mérz 2025 in «Wissen zum Zmittag» im Berner Generationenhaus. lhren Vortrag
begann sie mit einer Familiengeschichte, der Geschichte von Carmen, Peter und
Bettina, die in Wirklichkeit anders heissen, die es aber real gibt.

((Andrea Abraham)) Carmen kommt 1963 auf die Welt. Ihr Vater ist Alkoholiker. Er
wird eingewiesen in eine Klinik, und ihre Mutter ist nun alleinerziehend. Es ist ihr nicht
erlaubt, ihre vier Kinder behalten zu diirfen. Und so kommt es, dass die 9-jahrige
Carmen eine Odyssee antritt an Fremdplatzierungen in Heimen, die von Nonnen
gefiihrt werden, in eine Anstalt fiir sogenannte verhaltensgestorte Madchen, in eine
Institution fir delinquente Méanner. Und dies, weil deren Leiter gleichzeitig auch
Kinder zur Pflege aufgenommen hat. Wahrend zehn Jahren, also zwischen neun und
19-jéhrig, Uberlebt Carmen Dutzende Vergewaltigungen, nicht durch diese delin-
quenten Manner, wie man vermuten wiirde, sondern durch ihren Vormund.

Sie wird aufgrund ihrer Fluchtversuche wochenlang in Isolierzellen eingesperrt,
insgesamt wahrend zwei Jahren, und sie darf kaum Kontakt haben zu ihrer Familie. lhr
Vormund bestimmt schliesslich auch, welche Lehre sie absolvieren muss. Und kaum
ist sie volljahrig, wird sie entlassen aus alledem. Sie wird alleine gelassen, ohne Geld
und ohne Netzwerke. Sie versucht, zu ihrer Herkunftsfamilie zurlickzukehren, und
diese zeigt aber nach all den Jahren kein Interesse mehr an ihr.

Carmen muss sich von jetzt an selbststandig durchschlagen. Sie sucht eine Arbeit
und im gleichen Jahr lernt sie Peter kennen. Peter ist 1958 geboren. Er hat seine
gesamte Kindheit und Jugend ebenfalls in Heimen verbracht, unter anderem im
berlichtigten Bad Knutwil, das einige von euch vielleicht kennen. Es ist heute bekannt
fur systematischen Missbrauch und Misshandlung an Jungen. Peter hat in seinem
Leben kaum je darliber gesprochen.

Transkript: Wissen zum Zmittag, Abraham, 13.03.2025 1/7



Mit diesen zwei schweren Ruckséacken beginnt das Erwachsenenleben von Carmen
und Peter. Beide flihlen sich sehr heimatlos und sie haben einen Wunsch nach einem
Zuhause. Und kurz nach dem Kennenlernen wird Carmen von Peter schwanger. Wir
befinden uns jetzt im Jahr 1983. Mit dieser Schwangerschaft beginnt die Beziehung
zu brockeln, zu reissen, und Peter misshandelt Carmen liber die Jahre psychisch,
physisch, sexuell. Er reinszeniert Gewaltakte, die er selbst erlebt hat, mit Carmen. Das
Paar hat zwei Kinder, Bettina und Florian, und die beiden Kinder wachsen in dieser
Konstellation auf, bis der Vater dann die Familie verlasst. Es dauert acht Jahre, bis es
soweit ist. Carmen steht nun alleine da mit den Kindern. Sie muss alleine fiir diesen
Lebensunterhalt sorgen. Sie tut dies mit verschiedenen Parallel-Anstellungen. Sie
arbeitet viel. Die Familie zieht oft um und wechselt damit auch jedes Mal den sozialen
Nahraum, ihren Sozialraum. Weil Carmen viel arbeiten muss, tagstiber, nachtstiber,
betreut Bettina bereits als junges Kind den kleinen Bruder. Manchmal muss sie ihn
sogar in die Schule mitnehmen. Ihre Schulleistungen sind schlecht. Sie bleibt wah-
rend ihrer gesamten Schulzeit eine Aussenseiterin.

Carmen schafft es, die Existenzgrundlage der Familie zu sichern. Sie zahlt einen
hohen Preis dafir, entwickelt eine Medikamentenabhéangigkeit. Nur dank diesen
Medikamenten schafft sie es, quasi nonstop zu arbeiten. In ihren intimen Beziehun-
gen gerat sie aber immer wieder an Manner, die sich dann als gewalttéatig, delinquent
oder alkoholabhédngig herausstellen.

Trotz diesen Widrigkeiten bewundert Bettina die Starke ihrer Mutter sehr. Sie lernt
von ihr, dass es eine Frau mit beruflichem Uberengagement schaffen kann, alleine fiir
ihre Familie zu sorgen. Hingegen vermisst sie ihren Vater. Sie leidet unter seinen
Muhen, Néhe zuzulassen und eine konstante Beziehung zu seinen Kindern zu pfle-
gen. Erist nie ganz in ihrem Leben, aber gleichzeitig auch nie ganz weg. Wenn sie auf
ihn zugeht, weist er sie zurlick. Das Gefiihl, einfach nicht zu seinem Leben zu gehé-
ren, pragt ihr Verhéltnis zu ihm. Gleichzeitig mdchte sie immer fiir ihn da sein, wenn er
sie braucht. Bettina versucht, diese Sehnsucht nach einem Vater durch ihre eigene
Familiengriindung zu kompensieren. Mit 18 Jahren geht sie mit einem einiges &lteren
Mann eine Beziehung ein und wird von ihm schwanger.

Sie erklart dies heute so: Ich hatte den Wunsch nach einem klassischen Familienbild.
Mann, Frau, Kind, Haus. Ich hatte den Wunsch, Mutter zu sein. Ich habe das Intakte
selbst nie erlebt und hatte deshalb ein extremes Bedirfnis danach. Dieser Wunsch
geht jedoch nicht in Erfiillung. Die Beziehung zerbricht. Bettina muss die alleinige
Verantwortung fiir den Sohn tibernehmen. Und wahrend dem sie in intimen Bezie-
hungen wenig Konstanz erlebt, geht sie in beruflicher Hinsicht konsequent ihren Weg,
steigt kontinuierlich auf, so wie ihre Mutter Carmen. Beide hatten zum Zeitpunkt der
Interviews eine Fihrungsposition.

Das ist die Geschichte. Ein Teil aus der Geschichte von Carmen, Peter und Bettina.
Und mein Team und ich haben zwischen 2019 und 2022 rund 30 Personen getrof-
fen, die uns ihre Lebensgeschichte erzahlt haben. Am Ende sind Personen wie Betti-
na, die mit Eltern aufgewachsen sind, die die flirsorglichen Zwangsmassnahmen
erlebt haben. Ich spreche eigentlich lieber vom «{iberlebt haben», es sind Uberle-
bensgeschichten.

Transkript: Wissen zum Zmittag, Abraham, 13.03.2025 2/7



Ich habe dieses Fallbeispiel mitgebracht, weil es ganz viel beinhaltet, was wir in
unseren Ergebnissen zeigen konnten. Alle Personen, die sich bei uns gemeldet
haben, wollten ihre Geschichte erzahlen, weil sie diese Geschichte als mehrheitlich
belastend erlebt haben. Sie haben unter den Geschichten ihrer Eltern, unter diesen
Fremdplatzierungen auch gelitten. Zwar haben sie sehr starke Eltern erlebt, sie haben
Eltern erlebt, die einen ausgepréagten Gerechtigkeitssinn entwickelt haben aufgrund
dieser Fremdplatzierungen, die ein starkes politisches Denken und Handeln an den
Tag legen, die sich sozial engagieren oder die ein hohes Arbeitsethos haben. Aber in
den Hauptteilen der Erzahlungen geht es um Belastungen, die eben das Leben dieser
zweiten Generation gepragt haben.

Die Eltern schwiegen entweder ganz iber ihre Vergangenheit oder machten sie nur
andeutungsweise und selektivzum Thema. Und gleichzeitig war dieses Erlebte immer
omniprasent. Es schwebte wie ein Schatten iber der Familie, wie ein Schleier.

Es fiel den Eltern schwer, Nahe und Distanz in einer gesunden Art und Weise zu
regulieren zu ihren Kindern. Das heisst, sie hatten Miihe, Ndhe zu den Kindern zuzu-
lassen. Andere kamen ihren Kindern viel zu nahe. Wir sind hier im Bereich des Miss-
brauchs, oder sie verhielten sich symbiotisch. Weiter erlebten fast alle interviewten
Personen dieser zweiten Generation hausliche Gewalt. Oder sie konnten von ihren
Eltern nicht gegen die Gewalt geschiitzt werden.

Es interessierte uns, weshalb das so ist. Wie erklaren sich die Nachkommen den
Zusammenhang zwischen dem, was ihre Eltern erlebt haben, und dem, was sie nun
als Zweitgeneration erlebten? Weshalb handelten die Eltern so, wie sie handelten?
Die Menschen der Zweitgeneration, mit denen wir gesprochen haben, die haben sich
das so erklart: Mit diesen Kindswegnahmen der Eltern, mit diesen zerstérten Fami-
liengebilden, kam es zu ganz grundsétzlichen Zasuren im Leben dieser damaligen
Kinder. Sie wurden in diese Institutionen eingewiesen, und in diesen Institutionen
erlebten sie eigentlich eine grosse Paradoxie. Sie wurden mit dem Argument in diese
Institutionen gebracht, dass nun zu ihnen geschaut wiirde, besser als in den Familien.
Man legitimierte das mit Flirsorge, mit Schutz. Was aber dann tatséchlich stattfand in
den Institutionen waren Strafen und Missbrauch, sei das in Institutionen, in Pflegefa-
milien, auf Bauernhéfen. Dazu haben wir heute in der Schweiz ganz, ganz viel Evidenz.

Die Eltern horten mantramassig drei Satze: Du bist nichts, du kannst nichts und aus
dir wird nichts. Immer wieder. Das heisst, diese Art des Aufwachsens, diese Art des
Erzogenwerdens, préagte dann auch ihre eigenen Erziehungspraktiken. Das waren die
Muster, die sie erlebt hatten.

Sie haben auch erlebt, die Eltern, dass man nur dann ein Existenzrecht hat, wenn man
viel, viel arbeitet und sehr viel leistet. Und dass es ohne Leistung und ohne Arbeit
einfach keine Anerkennung gibt. Viele Eltern haben psychische Erkrankungen entwi-
ckelt, die sich dann in verschiedenen Krankheitsbildern dusserten. Viele waren auch
sexuell traumatisiert, hatten eine gestorte sexuelle Identitat. Ihr Kérperempfinden war
ein anderes. Sie waren nicht mehr in der Lage, beispielsweise kdrperliche Bindung
einzugehen und hielten ihre Kinder auf kérperliche Distanz oder kamen ihren Kindern
wie gesagt korperlich viel zu nahe.

Transkript: Wissen zum Zmittag, Abraham, 13.03.2025 3/7



Was die Nachkommen auch erzahlten war, dass die Eltern eigentlich Giber Gewaltakte
die Geschichte erzahlten. Sie stellten manche Gewalttaten, die sie selber erlebt
hatten, in identischer Weise nach. Sie misshandelten ihre Kinder auf die gleiche
Weise, wie sie selber misshandelt worden waren. Oder sie gerieten in eine Art erlernte
Unfahigkeit, sich gegen Gewalt zu wehren. Sie erstarrten in der Gewalt, wie sie da-
mals als Kinder erstarrten in der Gewalt, und waren nun auch nicht fahig, ihre Kinder
zu schitzen, die Gewalt erlebten durch Aussenstehende.

Das sind einige Beispiele und in allen Interviews, die wir geflihrt hatten, schilderten

die Nachkommen ihre Bemiihungen, diese Vergangenheiten zu verstehen, teilweise
sogar sehr intensiv in sie einzusteigen, aber auch immer wieder sich davon zu |6sen

und ihre eigenen Kinder, das wére die dritte Generation, vor diesen Belastungen zu

schiitzen.

Es gibt verschiedene wissenschaftliche Disziplinen, die sich mit den traumatischen
Erfahrungen innerhalb von Familien beschéaftigen. Begonnen hat diese intensive
Beschaftigung mit der Weitergabe von Traumatisierungen in Familien in den 1980er
Jahren. Das war, als die Holocaustiiberlebenden zu sprechen begonnen hatten, und
mit diesem Sprechen begannen auch ihre Nachkommen zu sprechen. Aber es war
erst méglich, Gber diese transgenerationale Weitergabe zu sprechen, nachdem die
erste Generation zu sprechen begonnen hatte, es braucht also das Sprechen der
ersten Generation, damit die zweite Generation und die nachfolgenden Generationen
auch erzahlen kénnen.

Ich habe jetzt einige Male das Wort Weitergabe benutzt. Ich benutze es sténdig und
gleichzeitig bin ich eigentlich skeptisch, kritisch diesem Blick gegeniber, weil es
irgendwie suggeriert, dass Weitergabe nur in eine Richtung funktioniert. Also dass wir
irgendwie als Erstgeneration das Trauma nehmen und es in die zweite Generation
Uberreichen, und dass diese zweite Generation das Trauma passiv ibernimmt. Und so
ist es nattirlich nicht. Vielmehr ist es so, dass wir hier ein reziprokes, aktives Gesche-
hen haben, das stattfindet, wenn zum Beispiel eine Mutter ihrer Tochter erst im
fortgeschrittenen Alter von ihrer traumatischen Kindheit erzahlt, dann I6st das bei der
Tochter Erschitterungen aus. Es kam zu einer emotionalen Verédnderung der Bezie-
hung flihren.

Eine Person, die wir interviewt haben, hat das so erklart: Es war, wie wenn eine Schei-
be heruntergeht zwischen mir und meiner Mutter. Immer war diese Scheibe da und
jetzt ist sie weg. Und das bedeutet eine neue Art von Beziehungsflihrung zwischen
diesen beiden. Es flihrt aber auch dazu, dass die Tochter mit diesen neuen Informatio-
nen ihr bisheriges Leben reflektiert, ihr bisheriges Leben vielleicht neu rahmt. Dass
sie sich auch neue Fragen fiir die Zukunft stellt und dass sie mit Fragen, die nun
entstehen, auch wieder auf die Mutter zugeht und dies zu einem neuen Dialog fihrt.

Wenn wir Forschung zu solchen Themen betreiben, dann besteht immer auch das
Risiko, dass wir uns nur noch in Abwértsspiralen bewegen, und deshalb war mirin
unserem Projekt sehr wichtig, dass wir einerseits ganz stark tiber die Handlungsfa-
higkeit der Nachkommen sprechen, also das Forschen zeigt, was die Nachkommen
mit diesen traumatischen Erfahrungen ihrer Eltern gemacht haben. Wie sind sie damit

Transkript: Wissen zum Zmittag, Abraham, 13.03.2025 4/7



umgegangen? Wie haben sie versucht, diese Traumatisierungen zu durchbrechen?
Wie haben sie sie fiir sich selbst mit neuem Sinn oder anderem Sinn versehen? Diese
Handlungsféhigkeit, diese Handlungsmacht der nachsten Generationen, die wollten
wir beleuchten.

Und zweitens haben wir uns lberlegt, was unsere Ergebnisse flir die Zukunft bringen.
Also wie kdnnen wir unsere Ergebnisse nutzen, um Zukunft zu gestalten?

Wir haben dort verschiedene Pisten eingeschlagen. Das eine war, dass es uns wichtig
ist, die zweite Generation oder die nachsten Generationen als Mit-Betroffene zu
anerkennen, zu benennen, ihnen Erzéhlraume zu ermdglichen, wo sie sich austau-
schen kénnen. Wir haben oder sind im Moment daran, ein sogenanntes Erzéhlcafé fiir
die ndchste Generation aufzubauen, das interessanterweise auch hier im Haus
stattfindet, wir sind hier eingemietet.

Dann gibt es ja auch heute noch ganz viele Kinder, die in Kinder- und Jugendheimen
und Pflegefamilien aufwachsen. Und auch wenn wir davon ausgehen kénnen, hof-
fentlich, dass diese Kinder in anderen Umstanden aufwachsen, als es noch bis 1980
der Fall war, so bleiben gewisse Grundphdnomene bestehen. Diese Kinder haben
Fragen zu ihrer Zugehorigkeit, sie haben Fragen zu ihrem Zuhause. Es istimmer noch
so, dass viele dieser Kinder verschiedene Orte des Aufwachsens erleben. Und unsere
Frage ist: Wie kdnnen wir diese Kinder unterstitzen, Kohdrenz zu erleben, Kontinuitat
zu erleben? Einen biografischen roten Faden durch ihre Kindheit zu legen und nicht
nur Fadenstlicke?

Eine weitere Piste ist, dass wir junge Erwachsene, die heute aus Institutionen austre-
ten, in der Regel mit 18 Jahren, dass wir diese Gruppe von Personen dabei unterstiit-
zen, selbststandig zu werden. Das durchschnittliche Alter von jungen Erwachsenen,
die zu Hause ausziehen in der Schweiz, ist heute bei ungefahr 25 Jahren. Und diese
Menschen gehen mit 18 Jahren aus den Institutionen und miissen von Tag eins alles
selber machen und kénnen. Und sie stehen unter einem immensen Druck. Und sie
stehen auch dann unter einem immensen Druck, wenn sie selber wieder Eltern wer-
den, weil ihnen die Vorbilder fehlen, weil sie ganz genau beobachtet werden von der
Gesellschaft als ehemaliges Heimkind, weil sie es besser machen méchten als ihre
Eltern. Und diese Menschen darin zu unterstiitzen, Eltern zu sein, das ist uns ein ganz
grosses Anliegen.

Die vierte Piste ist, wir nennen das so: Das Trauma-informierte Handeln tiben. Wir
meinen damit eine Haltung, die sich dadurch auszeichnet, dass wir Menschen in
ihrem Gewordensein begegnen, also dass wir interessiert daran sind, nicht nur, wer
diese Menschen heute sind, sondern was ist ihnen widerfahren? Dass wir nicht als
erstes fragen: Was ist mit dieser Person falsch? Sondern wir fragen: Was ist dieser
Person widerfahren? Das ist ein ganz kleiner Wechsel in der Frage mit einer ganz
grossen Bedeutung. Und diese Frage: Was ist dieser Person widerfahren? Die konnen
Sozialarbeiter:innen, die wir ausbilden, in all ihren Berufsfeldern stellen. Aber diese
Frage kdnnen eigentlich auch wir téglich in solchen Begegnungen stellen.

Es gibt nicht nur die Welt der Wissenschaften, sondern natiirlich auch andere Zugén-
ge, die sich mit den transgenerationalen Folgen von Traumatisierungen befassen. In

Transkript: Wissen zum Zmittag, Abraham, 13.03.2025 5/7



den letzten Jahren sind ganz viele Blicher und Filme erschienen in der Schweiz, die
sich mit diesem Thema beschaftigen. Es ist fast ein bisschen ein Boom. Es wird
sagbar, es wird erzéhlbar. Es ist wie zu einem gesellschaftlichen Diskurs geworden.

Und interessanterweise stehen viele dieser Zeugnisse in einem Zusammenhang auch
mit den Biografien der Autorinnen. Ich habe ein paar Beispiele mitgebracht. Sehr,
sehr zuféllig habe ich die aus meinem Regal mitgenommen. Aber ich mochte sie doch
kurz zeigen. Es gibt beispielsweise von Lika Nussli das Buch «Stakes Ding», wo sie
die Geschichte ihres Vaters zeichnet, es ist die Geschichte ihres Vaters als Verding-
kind. Und was ich interessant finde, ist, dass es immer wieder ganz viele weisse
Stellen gibt, immer wieder ganz viele Liicken, weil sie eben ganz vieles nicht weiss.
Und gleichzeitig versucht sie, mit der Sprache, mit ihrer Sprache des Zeichnens, seine
Geschichte zu rekonstruieren.

Wir haben Lukas Barfuss, einen anderen Schweizer Autor, der das Buch geschrieben
hat: Vaters Kiste. Eine Geschichte liber das Erben. Er fragt sich, was er geerbt hat von
seinem abwesenden kriminellen Vater. Das ist ein weiteres Beispiel.

Ein drittes Beispiel stammt von Eve Stockhammer, die ein Buch geschrieben hat:
Kaddisch zum Gedenken. Es ist ein Buch, das sich mit den Zeitzeugen und den
Nachkommen der Shoah-Uberlebenden befasst. Es ist ein Buch, das verschiedene
Ausdrucksweisen verwendet, Geschichten, Zeichnungen, Fotografien.

Fir mich als Wissenschaftlerin sind diese Erzeugnisse von ganz grossem Wert, weil
sie eben eine Briicke bilden zwischen der Wissenschaft und der Gesellschaft. Ihnen
gelingt es, was uns Wissenschaftlerinnen manchmal eben gar nicht gut gelingt: Worte
zu schaffen, versténdliche Worte zu schaffen, Bilder zu kreieren fiir das, was zwischen
belasteten Personen und ihren Nachkommen passieren kann.

Ich mochte diesen Mehrwert an einem weiteren Beispiel verdeutlichen. Ich habe Kim
De 'Horizons Buch mitgebracht, «Blutbuch», das einige von euch vielleicht kennen.
Es ist ein Buch, das sich unter anderem mit der Beziehung zwischen der Erzahlfigur
und ihrer Grossmutter beschaftigt.

Es geht im Buch um die Frage, wie Familiengeheimnisse, die wie eine Art Nebel-
schwaden lber oder zwischen den Generationen hangen und die Vergangenheit
immer nur unscharf andeuten, in immer wieder anderer Weise durchscheinen, durch-
blicken lassen. Das Buch ist, wie wenn man in diese Nebelschwaden hineinsteigt. Es
zeigt so die Wege des Verstehenwollens von Unverstandlichem, von Andeutungen,
von Ahnungen und Abgriinden in Familien.

Und es zeigt die Versuche, sich selbst in diese Familiengeschichte einzuordnen, aber
gleichzeitig auch, sich davon zu befreien. Und diese Ambivalenz, die zeichnet Fami-
liensysteme ja ganz grundsatzlich aus. Wir fiihlen uns in unseren Familien verbunden,
aber auch eingeengt. Wir zehren von ihnen und leiden in ihnen. Wir leben, lieben und
wir hassen sie. Wir gehen hin und her zwischen Abhéngigkeit und Eigenstandigkeit.

Es gibt einen bekannten Schweizer Soziologen, Kurt Liischer, der hier in Bern lebt.

Der hat dieses Hin und Her, dieses Sowohl-als-auch als prinzipielle Unklindbarkeit
von Familie beschrieben. Er sagt: Es ist eben so, dass wir in Familien nie ganz heraus

Transkript: Wissen zum Zmittag, Abraham, 13.03.2025 6/7



konnen aus dieser Ambivalenz, auch wenn wir wollen. Und gerade wenn es besonders
belastende Ambivalenzen sind wie die, die ich vorhin beschrieben habe, ist es umso
schwieriger.

Wir kdnnen Familienbeziehungen nie ganz auflésen, das haben wir bei Bettina gese-
hen. Und auch wenn wir entscheiden, dass wir uns in unserer Familie einfach am

Rand positionieren oder sie sogar verlassen, so entlastet uns das nie vollends. Wir
bleiben immer Ablehnende, Ringende, Wollende, Vermissende, also wir bleiben immer
in irgendeiner Art von Beziehung zu unseren Familien. Und dieses Buch von Kim de
I’'Horizon, das finde ich deshalb auch so eindriicklich, weil es diesen Kraftakt be-
schreibt.

Mit dieser Ambivalenz umzugehen, also das Schweigen zu durchbrechen und diese
Bilder zu ertragen, die erscheinen, wenn wir zu sprechen beginnen und wenn wir
zuhoren. Er zeigt aber auch in seinem Buch, wie wir diese Bilder, die hochkommen,
diese Bilder, die erscheinen, wie wir die auch mit neuer Sinnhaftigkeit versehen
kdnnen und wie wir sie sogar neu arrangieren kdnnen. Vielleicht. Und so mdchte ich
gerne mit einem Zitat aus dem «Blutbuch» enden, das dies verdeutlicht und ebenso
nahe an dem ist, was ich wissenschaftlich tue oder in Wissenschaftssprache auszu-
driicken versuche:

Die Erzahlung spricht hier vom Vermachtnis ihrer GroBmutter. Sie sagt: Deine Hande
waren fir mich immer die grauenvollsten Tiere auf der ganzen Welt. Nicht, weil sie
mich bedrohten, weil sie mich packten und streichelten, sondern weil ich immer
spurte, dass ich ihre Geschichte erbe. Dass ich diese Erzahlung schon in meinen
Korper libersetzt hat und nicht herausfinden wird, wenn ich nichts mache, wennich
nichts aus ihr mache, wenn ich sie nicht verwandle.

Damit schliesse ich deine Ausfiihrungen. Ich freue mich sehr auf den Austausch.

((Abmoderation)) Das war eine Liveaufnahme vom «Wissen zum Zmittag» mit Sozial-
anthropologin Andrea Abraham zum Thema. Wie kdnnen Erfahrungen friiherer Gene-
rationen unser Leben pragen? Weitere Veranstaltungen zum Thema Erben findest du
auf unserer Webseite www.begh.ch. Wie vielféltig das Thema Erben ist, kannst du
auch in der Ausstellung HILFE, ICH ERBE! erleben. Méchtest du einmal live dabei sein
beim «Wissen zum Zmittag» in der Cafébar oder interessierst du dich fir andere
Angebote im Berner Generationenhaus? Abonniere unseren Newsletter, besuche
unsere Webseite oder folge uns auf Instagram. Wir freuen uns auf dich!

Transkript: Wissen zum Zmittag, Abraham, 13.03.2025 7/7



