
Transkript: Wissen zum Zmittag, Abraham, 13.03.2025 1/7

((Anmoderation)) Was heute unvorstellbar ist, war bis 1981 in der Schweiz gängige 
Praxis. Wenn Eltern zum Beispiel arm oder nicht verheiratet waren, wurden ihnen die 
Kinder weggenommen und auf Bauernhöfen, in Pflegefamilien oder in Heimen unter-
gebracht. Viele dieser sogenannten Verdingkinder wurden ausgebeutet, geschlagen 
und missbraucht. Die Folgen dieser traumatischen Erfahrungen spüren auch die 
Nachkommen der Verdingkinder. Sozialanthropologin Andrea Abraham und ihr Team 
haben mit rund 30 von ihnen gesprochen und erforscht, wie die schwierigen Ge-
schichten ihre Eltern sie geprägt haben. Was sie dabei erfahren hat, erzählte sie am 
13. März 2025 in «Wissen zum Zmittag» im Berner Generationenhaus. Ihren Vortrag 
begann sie mit einer Familiengeschichte, der Geschichte von Carmen, Peter und 
Bettina, die in Wirklichkeit anders heissen, die es aber real gibt. 

((Andrea Abraham)) Carmen kommt 1963 auf die Welt. Ihr Vater ist Alkoholiker. Er 
wird eingewiesen in eine Klinik, und ihre Mutter ist nun alleinerziehend. Es ist ihr nicht 
erlaubt, ihre vier Kinder behalten zu dürfen. Und so kommt es, dass die 9-jährige 
Carmen eine Odyssee antritt an Fremdplatzierungen in Heimen, die von Nonnen 
geführt werden, in eine Anstalt für sogenannte verhaltensgestörte Mädchen, in eine 
Institution für delinquente Männer. Und dies, weil deren Leiter gleichzeitig auch 
Kinder zur Pflege aufgenommen hat. Während zehn Jahren, also zwischen neun und 
19-jährig, überlebt Carmen Dutzende Vergewaltigungen, nicht durch diese delin-
quenten Männer, wie man vermuten würde, sondern durch ihren Vormund.

Sie wird aufgrund ihrer Fluchtversuche wochenlang in Isolierzellen eingesperrt, 
insgesamt während zwei Jahren, und sie darf kaum Kontakt haben zu ihrer Familie. Ihr 
Vormund bestimmt schliesslich auch, welche Lehre sie absolvieren muss. Und kaum 
ist sie volljährig, wird sie entlassen aus alledem. Sie wird alleine gelassen, ohne Geld 
und ohne Netzwerke. Sie versucht, zu ihrer Herkunftsfamilie zurückzukehren, und 
diese zeigt aber nach all den Jahren kein Interesse mehr an ihr.

Carmen muss sich von jetzt an selbstständig durchschlagen. Sie sucht eine Arbeit 
und im gleichen Jahr lernt sie Peter kennen. Peter ist 1958 geboren. Er hat seine 
gesamte Kindheit und Jugend ebenfalls in Heimen verbracht, unter anderem im 
berüchtigten Bad Knutwil, das einige von euch vielleicht kennen. Es ist heute bekannt 
für systematischen Missbrauch und Misshandlung an Jungen. Peter hat in seinem 
Leben kaum je darüber gesprochen.

((Titel)) Wie können Erfahrungen 
früherer Generationen unser Leben 
prägen? – mit Andrea Abraham, 
Sozialanthropologin
13.03.2025, Wissen zum Zmittag

TRANSKRIPT:

((Hinweis)) Es handelt sich bei diesem Text um die schriftliche Form einer gespro-
chenen Aufnahme (Transkription)

(24:33)



Transkript: Wissen zum Zmittag, Abraham, 13.03.2025 2/7

Mit diesen zwei schweren Rucksäcken beginnt das Erwachsenenleben von Carmen 
und Peter. Beide fühlen sich sehr heimatlos und sie haben einen Wunsch nach einem 
Zuhause. Und kurz nach dem Kennenlernen wird Carmen von Peter schwanger. Wir 
befinden uns jetzt im Jahr 1983. Mit dieser Schwangerschaft beginnt die Beziehung 
zu bröckeln, zu reissen, und Peter misshandelt Carmen über die Jahre psychisch, 
physisch, sexuell. Er reinszeniert Gewaltakte, die er selbst erlebt hat, mit Carmen. Das 
Paar hat zwei Kinder, Bettina und Florian, und die beiden Kinder wachsen in dieser 
Konstellation auf, bis der Vater dann die Familie verlässt. Es dauert acht Jahre, bis es 
soweit ist. Carmen steht nun alleine da mit den Kindern. Sie muss alleine für diesen 
Lebensunterhalt sorgen. Sie tut dies mit verschiedenen Parallel-Anstellungen. Sie 
arbeitet viel. Die Familie zieht oft um und wechselt damit auch jedes Mal den sozialen 
Nahraum, ihren Sozialraum. Weil Carmen viel arbeiten muss, tagsüber, nachtsüber, 
betreut Bettina bereits als junges Kind den kleinen Bruder. Manchmal muss sie ihn 
sogar in die Schule mitnehmen. Ihre Schulleistungen sind schlecht. Sie bleibt wäh-
rend ihrer gesamten Schulzeit eine Aussenseiterin. 

Carmen schafft es, die Existenzgrundlage der Familie zu sichern. Sie zahlt einen 
hohen Preis dafür, entwickelt eine Medikamentenabhängigkeit. Nur dank diesen 
Medikamenten schafft sie es, quasi nonstop zu arbeiten. In ihren intimen Beziehun-
gen gerät sie aber immer wieder an Männer, die sich dann als gewalttätig, delinquent 
oder alkoholabhängig herausstellen.

Trotz diesen Widrigkeiten bewundert Bettina die Stärke ihrer Mutter sehr. Sie lernt 
von ihr, dass es eine Frau mit beruflichem Überengagement schaffen kann, alleine für 
ihre Familie zu sorgen. Hingegen vermisst sie ihren Vater. Sie leidet unter seinen 
Mühen, Nähe zuzulassen und eine konstante Beziehung zu seinen Kindern zu pfle-
gen. Er ist nie ganz in ihrem Leben, aber gleichzeitig auch nie ganz weg. Wenn sie auf 
ihn zugeht, weist er sie zurück. Das Gefühl, einfach nicht zu seinem Leben zu gehö-
ren, prägt ihr Verhältnis zu ihm. Gleichzeitig möchte sie immer für ihn da sein, wenn er 
sie braucht. Bettina versucht, diese Sehnsucht nach einem Vater durch ihre eigene 
Familiengründung zu kompensieren. Mit 18 Jahren geht sie mit einem einiges älteren 
Mann eine Beziehung ein und wird von ihm schwanger.

Sie erklärt dies heute so: Ich hatte den Wunsch nach einem klassischen Familienbild. 
Mann, Frau, Kind, Haus. Ich hatte den Wunsch, Mutter zu sein. Ich habe das Intakte 
selbst nie erlebt und hatte deshalb ein extremes Bedürfnis danach. Dieser Wunsch 
geht jedoch nicht in Erfüllung. Die Beziehung zerbricht. Bettina muss die alleinige 
Verantwortung für den Sohn übernehmen. Und während dem sie in intimen Bezie-
hungen wenig Konstanz erlebt, geht sie in beruflicher Hinsicht konsequent ihren Weg, 
steigt kontinuierlich auf, so wie ihre Mutter Carmen. Beide hatten zum Zeitpunkt der 
Interviews eine Führungsposition. 

Das ist die Geschichte. Ein Teil aus der Geschichte von Carmen, Peter und Bettina. 
Und mein Team und ich haben zwischen 2019 und 2022 rund 30 Personen getrof-
fen, die uns ihre Lebensgeschichte erzählt haben. Am Ende sind Personen wie Betti-
na, die mit Eltern aufgewachsen sind, die die fürsorglichen Zwangsmassnahmen 
erlebt haben. Ich spreche eigentlich lieber vom «überlebt haben», es sind Überle-
bensgeschichten.



Transkript: Wissen zum Zmittag, Abraham, 13.03.2025 3/7

Ich habe dieses Fallbeispiel mitgebracht, weil es ganz viel beinhaltet, was wir in 
unseren Ergebnissen zeigen konnten. Alle Personen, die sich bei uns gemeldet 
haben, wollten ihre Geschichte erzählen, weil sie diese Geschichte als mehrheitlich 
belastend erlebt haben. Sie haben unter den Geschichten ihrer Eltern, unter diesen 
Fremdplatzierungen auch gelitten. Zwar haben sie sehr starke Eltern erlebt, sie haben 
Eltern erlebt, die einen ausgeprägten Gerechtigkeitssinn entwickelt haben aufgrund 
dieser Fremdplatzierungen, die ein starkes politisches Denken und Handeln an den 
Tag legen, die sich sozial engagieren oder die ein hohes Arbeitsethos haben. Aber in 
den Hauptteilen der Erzählungen geht es um Belastungen, die eben das Leben dieser 
zweiten Generation geprägt haben. 

Die Eltern schwiegen entweder ganz über ihre Vergangenheit oder machten sie nur 
andeutungsweise und selektiv zum Thema. Und gleichzeitig war dieses Erlebte immer 
omnipräsent. Es schwebte wie ein Schatten über der Familie, wie ein Schleier. 
Es fiel den Eltern schwer, Nähe und Distanz in einer gesunden Art und Weise zu 
regulieren zu ihren Kindern. Das heisst, sie hatten Mühe, Nähe zu den Kindern zuzu-
lassen. Andere kamen ihren Kindern viel zu nahe. Wir sind hier im Bereich des Miss-
brauchs, oder sie verhielten sich symbiotisch. Weiter erlebten fast alle interviewten 
Personen dieser zweiten Generation häusliche Gewalt. Oder sie konnten von ihren 
Eltern nicht gegen die Gewalt geschützt werden. 

Es interessierte uns, weshalb das so ist. Wie erklären sich die Nachkommen den 
Zusammenhang zwischen dem, was ihre Eltern erlebt haben, und dem, was sie nun 
als Zweitgeneration erlebten? Weshalb handelten die Eltern so, wie sie handelten? 
Die Menschen der Zweitgeneration, mit denen wir gesprochen haben, die haben sich 
das so erklärt: Mit diesen Kindswegnahmen der Eltern, mit diesen zerstörten Fami-
liengebilden, kam es zu ganz grundsätzlichen Zäsuren im Leben dieser damaligen 
Kinder. Sie wurden in diese Institutionen eingewiesen, und in diesen Institutionen 
erlebten sie eigentlich eine grosse Paradoxie. Sie wurden mit dem Argument in diese 
Institutionen gebracht, dass nun zu ihnen geschaut würde, besser als in den Familien. 
Man legitimierte das mit Fürsorge, mit Schutz. Was aber dann tatsächlich stattfand in 
den Institutionen waren Strafen und Missbrauch, sei das in Institutionen, in Pflegefa-
milien, auf Bauernhöfen. Dazu haben wir heute in der Schweiz ganz, ganz viel Evidenz. 

Die Eltern hörten mantramässig drei Sätze: Du bist nichts, du kannst nichts und aus 
dir wird nichts. Immer wieder. Das heisst, diese Art des Aufwachsens, diese Art des 
Erzogenwerdens, prägte dann auch ihre eigenen Erziehungspraktiken. Das waren die 
Muster, die sie erlebt hatten. 

Sie haben auch erlebt, die Eltern, dass man nur dann ein Existenzrecht hat, wenn man 
viel, viel arbeitet und sehr viel leistet. Und dass es ohne Leistung und ohne Arbeit 
einfach keine Anerkennung gibt. Viele Eltern haben psychische Erkrankungen entwi-
ckelt, die sich dann in verschiedenen Krankheitsbildern äusserten. Viele waren auch 
sexuell traumatisiert, hatten eine gestörte sexuelle Identität. Ihr Körperempfinden war 
ein anderes. Sie waren nicht mehr in der Lage, beispielsweise körperliche Bindung 
einzugehen und hielten ihre Kinder auf körperliche Distanz oder kamen ihren Kindern 
wie gesagt körperlich viel zu nahe. 



Transkript: Wissen zum Zmittag, Abraham, 13.03.2025 4/7

Was die Nachkommen auch erzählten war, dass die Eltern eigentlich über Gewaltakte 
die Geschichte erzählten. Sie stellten manche Gewalttaten, die sie selber erlebt 
hatten, in identischer Weise nach. Sie misshandelten ihre Kinder auf die gleiche 
Weise, wie sie selber misshandelt worden waren. Oder sie gerieten in eine Art erlernte 
Unfähigkeit, sich gegen Gewalt zu wehren. Sie erstarrten in der Gewalt, wie sie da-
mals als Kinder erstarrten in der Gewalt, und waren nun auch nicht fähig, ihre Kinder 
zu schützen, die Gewalt erlebten durch Aussenstehende. 

Das sind einige Beispiele und in allen Interviews, die wir geführt hatten, schilderten 
die Nachkommen ihre Bemühungen, diese Vergangenheiten zu verstehen, teilweise 
sogar sehr intensiv in sie einzusteigen, aber auch immer wieder sich davon zu lösen 
und ihre eigenen Kinder, das wäre die dritte Generation, vor diesen Belastungen zu 
schützen.

Es gibt verschiedene wissenschaftliche Disziplinen, die sich mit den traumatischen 
Erfahrungen innerhalb von Familien beschäftigen. Begonnen hat diese intensive 
Beschäftigung mit der Weitergabe von Traumatisierungen in Familien in den 1980er 
Jahren. Das war, als die Holocaustüberlebenden zu sprechen begonnen hatten, und 
mit diesem Sprechen begannen auch ihre Nachkommen zu sprechen. Aber es war 
erst möglich, über diese transgenerationale Weitergabe zu sprechen, nachdem die 
erste Generation zu sprechen begonnen hatte, es braucht also das Sprechen der 
ersten Generation, damit die zweite Generation und die nachfolgenden Generationen 
auch erzählen können.

Ich habe jetzt einige Male das Wort Weitergabe benutzt. Ich benutze es ständig und 
gleichzeitig bin ich eigentlich skeptisch, kritisch diesem Blick gegenüber, weil es 
irgendwie suggeriert, dass Weitergabe nur in eine Richtung funktioniert. Also dass wir 
irgendwie als Erstgeneration das Trauma nehmen und es in die zweite Generation 
überreichen, und dass diese zweite Generation das Trauma passiv übernimmt. Und so 
ist es natürlich nicht. Vielmehr ist es so, dass wir hier ein reziprokes, aktives Gesche-
hen haben, das stattfindet, wenn zum Beispiel eine Mutter ihrer Tochter erst im 
fortgeschrittenen Alter von ihrer traumatischen Kindheit erzählt, dann löst das bei der 
Tochter Erschütterungen aus. Es kam zu einer emotionalen Veränderung der Bezie-
hung führen. 

Eine Person, die wir interviewt haben, hat das so erklärt: Es war, wie wenn eine Schei-
be heruntergeht zwischen mir und meiner Mutter. Immer war diese Scheibe da und 
jetzt ist sie weg. Und das bedeutet eine neue Art von Beziehungsführung zwischen 
diesen beiden. Es führt aber auch dazu, dass die Tochter mit diesen neuen Informatio-
nen ihr bisheriges Leben reflektiert, ihr bisheriges Leben vielleicht neu rahmt. Dass 
sie sich auch neue Fragen für die Zukunft stellt und dass sie mit Fragen, die nun 
entstehen, auch wieder auf die Mutter zugeht und dies zu einem neuen Dialog führt.

Wenn wir Forschung zu solchen Themen betreiben, dann besteht immer auch das 
Risiko, dass wir uns nur noch in Abwärtsspiralen bewegen, und deshalb war mir in 
unserem Projekt sehr wichtig, dass wir einerseits ganz stark über die Handlungsfä-
higkeit der Nachkommen sprechen, also das Forschen zeigt, was die Nachkommen 
mit diesen traumatischen Erfahrungen ihrer Eltern gemacht haben. Wie sind sie damit 



Transkript: Wissen zum Zmittag, Abraham, 13.03.2025 5/7

umgegangen? Wie haben sie versucht, diese Traumatisierungen zu durchbrechen? 
Wie haben sie sie für sich selbst mit neuem Sinn oder anderem Sinn versehen? Diese 
Handlungsfähigkeit, diese Handlungsmacht der nächsten Generationen, die wollten 
wir beleuchten. 

Und zweitens haben wir uns überlegt, was unsere Ergebnisse für die Zukunft bringen. 
Also wie können wir unsere Ergebnisse nutzen, um Zukunft zu gestalten?
Wir haben dort verschiedene Pisten eingeschlagen. Das eine war, dass es uns wichtig 
ist, die zweite Generation oder die nächsten Generationen als Mit-Betroffene zu 
anerkennen, zu benennen, ihnen Erzählräume zu ermöglichen, wo sie sich austau-
schen können. Wir haben oder sind im Moment daran, ein sogenanntes Erzählcafé für 
die nächste Generation aufzubauen, das interessanterweise auch hier im Haus 
stattfindet, wir sind hier eingemietet.

Dann gibt es ja auch heute noch ganz viele Kinder, die in Kinder- und Jugendheimen 
und Pflegefamilien aufwachsen. Und auch wenn wir davon ausgehen können, hof-
fentlich, dass diese Kinder in anderen Umständen aufwachsen, als es noch bis 1980 
der Fall war, so bleiben gewisse Grundphänomene bestehen. Diese Kinder haben 
Fragen zu ihrer Zugehörigkeit, sie haben Fragen zu ihrem Zuhause. Es ist immer noch 
so, dass viele dieser Kinder verschiedene Orte des Aufwachsens erleben. Und unsere 
Frage ist: Wie können wir diese Kinder unterstützen, Kohärenz zu erleben, Kontinuität 
zu erleben? Einen biografischen roten Faden durch ihre Kindheit zu legen und nicht 
nur Fadenstücke?

Eine weitere Piste ist, dass wir junge Erwachsene, die heute aus Institutionen austre-
ten, in der Regel mit 18 Jahren, dass wir diese Gruppe von Personen dabei unterstüt-
zen, selbstständig zu werden. Das durchschnittliche Alter von jungen Erwachsenen, 
die zu Hause ausziehen in der Schweiz, ist heute bei ungefähr 25 Jahren. Und diese 
Menschen gehen mit 18 Jahren aus den Institutionen und müssen von Tag eins alles 
selber machen und können. Und sie stehen unter einem immensen Druck. Und sie 
stehen auch dann unter einem immensen Druck, wenn sie selber wieder Eltern wer-
den, weil ihnen die Vorbilder fehlen, weil sie ganz genau beobachtet werden von der 
Gesellschaft als ehemaliges Heimkind, weil sie es besser machen möchten als ihre 
Eltern. Und diese Menschen darin zu unterstützen, Eltern zu sein, das ist uns ein ganz 
grosses Anliegen. 

Die vierte Piste ist, wir nennen das so: Das Trauma-informierte Handeln üben. Wir 
meinen damit eine Haltung, die sich dadurch auszeichnet, dass wir Menschen in 
ihrem Gewordensein begegnen, also dass wir interessiert daran sind, nicht nur, wer 
diese Menschen heute sind, sondern was ist ihnen widerfahren? Dass wir nicht als 
erstes fragen: Was ist mit dieser Person falsch? Sondern wir fragen: Was ist dieser 
Person widerfahren? Das ist ein ganz kleiner Wechsel in der Frage mit einer ganz 
grossen Bedeutung. Und diese Frage: Was ist dieser Person widerfahren? Die können 
Sozialarbeiter:innen, die wir ausbilden, in all ihren Berufsfeldern stellen. Aber diese 
Frage können eigentlich auch wir täglich in solchen Begegnungen stellen.

Es gibt nicht nur die Welt der Wissenschaften, sondern natürlich auch andere Zugän-
ge, die sich mit den transgenerationalen Folgen von Traumatisierungen befassen. In 



Transkript: Wissen zum Zmittag, Abraham, 13.03.2025 6/7

den letzten Jahren sind ganz viele Bücher und Filme erschienen in der Schweiz, die 
sich mit diesem Thema beschäftigen. Es ist fast ein bisschen ein Boom. Es wird 
sagbar, es wird erzählbar. Es ist wie zu einem gesellschaftlichen Diskurs geworden.

Und interessanterweise stehen viele dieser Zeugnisse in einem Zusammenhang auch 
mit den Biografien der Autorinnen. Ich habe ein paar Beispiele mitgebracht. Sehr, 
sehr zufällig habe ich die aus meinem Regal mitgenommen. Aber ich möchte sie doch 
kurz zeigen. Es gibt beispielsweise von Lika Nüssli das Buch «Stakes Ding», wo sie 
die Geschichte ihres Vaters zeichnet, es ist die Geschichte ihres Vaters als Verding-
kind. Und was ich interessant finde, ist, dass es immer wieder ganz viele weisse 
Stellen gibt, immer wieder ganz viele Lücken, weil sie eben ganz vieles nicht weiss. 
Und gleichzeitig versucht sie, mit der Sprache, mit ihrer Sprache des Zeichnens, seine 
Geschichte zu rekonstruieren. 

Wir haben Lukas Bärfuss, einen anderen Schweizer Autor, der das Buch geschrieben 
hat: Vaters Kiste. Eine Geschichte über das Erben. Er fragt sich, was er geerbt hat von 
seinem abwesenden kriminellen Vater. Das ist ein weiteres Beispiel. 
Ein drittes Beispiel stammt von Eve Stockhammer, die ein Buch geschrieben hat: 
Kaddisch zum Gedenken. Es ist ein Buch, das sich mit den Zeitzeugen und den 
Nachkommen der Shoah-Überlebenden befasst. Es ist ein Buch, das verschiedene 
Ausdrucksweisen verwendet, Geschichten, Zeichnungen, Fotografien. 
Für mich als Wissenschaftlerin sind diese Erzeugnisse von ganz grossem Wert, weil 
sie eben eine Brücke bilden zwischen der Wissenschaft und der Gesellschaft. Ihnen 
gelingt es, was uns Wissenschaftlerinnen manchmal eben gar nicht gut gelingt: Worte 
zu schaffen, verständliche Worte zu schaffen, Bilder zu kreieren für das, was zwischen 
belasteten Personen und ihren Nachkommen passieren kann. 

Ich möchte diesen Mehrwert an einem weiteren Beispiel verdeutlichen. Ich habe Kim 
De l’Horizons Buch mitgebracht, «Blutbuch», das einige von euch vielleicht kennen. 
Es ist ein Buch, das sich unter anderem mit der Beziehung zwischen der Erzählfigur 
und ihrer Grossmutter beschäftigt.

Es geht im Buch um die Frage, wie Familiengeheimnisse, die wie eine Art Nebel-
schwaden über oder zwischen den Generationen hangen und die Vergangenheit 
immer nur unscharf andeuten, in immer wieder anderer Weise durchscheinen, durch-
blicken lassen. Das Buch ist, wie wenn man in diese Nebelschwaden hineinsteigt. Es 
zeigt so die Wege des Verstehenwollens von Unverständlichem, von Andeutungen, 
von Ahnungen und Abgründen in Familien.

Und es zeigt die Versuche, sich selbst in diese Familiengeschichte einzuordnen, aber 
gleichzeitig auch, sich davon zu befreien. Und diese Ambivalenz, die zeichnet Fami-
liensysteme ja ganz grundsätzlich aus. Wir fühlen uns in unseren Familien verbunden, 
aber auch eingeengt. Wir zehren von ihnen und leiden in ihnen. Wir leben, lieben und 
wir hassen sie. Wir gehen hin und her zwischen Abhängigkeit und Eigenständigkeit.

Es gibt einen bekannten Schweizer Soziologen, Kurt Lüscher, der hier in Bern lebt. 
Der hat dieses Hin und Her, dieses Sowohl-als-auch als prinzipielle Unkündbarkeit 
von Familie beschrieben. Er sagt: Es ist eben so, dass wir in Familien nie ganz heraus 



Transkript: Wissen zum Zmittag, Abraham, 13.03.2025 7/7

können aus dieser Ambivalenz, auch wenn wir wollen. Und gerade wenn es besonders 
belastende Ambivalenzen sind wie die, die ich vorhin beschrieben habe, ist es umso 
schwieriger.

Wir können Familienbeziehungen nie ganz auflösen, das haben wir bei Bettina gese-
hen. Und auch wenn wir entscheiden, dass wir uns in unserer Familie einfach am 
Rand positionieren oder sie sogar verlassen, so entlastet uns das nie vollends. Wir 
bleiben immer Ablehnende, Ringende, Wollende, Vermissende, also wir bleiben immer 
in irgendeiner Art von Beziehung zu unseren Familien. Und dieses Buch von Kim de 
l’Horizon, das finde ich deshalb auch so eindrücklich, weil es diesen Kraftakt be-
schreibt.

Mit dieser Ambivalenz umzugehen, also das Schweigen zu durchbrechen und diese 
Bilder zu ertragen, die erscheinen, wenn wir zu sprechen beginnen und wenn wir 
zuhören. Er zeigt aber auch in seinem Buch, wie wir diese Bilder, die hochkommen, 
diese Bilder, die erscheinen, wie wir die auch mit neuer Sinnhaftigkeit versehen 
können und wie wir sie sogar neu arrangieren können. Vielleicht. Und so möchte ich 
gerne mit einem Zitat aus dem «Blutbuch» enden, das dies verdeutlicht und ebenso 
nahe an dem ist, was ich wissenschaftlich tue oder in Wissenschaftssprache auszu-
drücken versuche:

Die Erzählung spricht hier vom Vermächtnis ihrer Großmutter. Sie sagt: Deine Hände 
waren für mich immer die grauenvollsten Tiere auf der ganzen Welt. Nicht, weil sie 
mich bedrohten, weil sie mich packten und streichelten, sondern weil ich immer 
spürte, dass ich ihre Geschichte erbe. Dass ich diese Erzählung schon in meinen 
Körper übersetzt hat und nicht herausfinden wird, wenn ich nichts mache, wenn ich 
nichts aus ihr mache, wenn ich sie nicht verwandle.

Damit schliesse ich deine Ausführungen. Ich freue mich sehr auf den Austausch.

((Abmoderation)) Das war eine Liveaufnahme vom «Wissen zum Zmittag» mit Sozial-
anthropologin Andrea Abraham zum Thema. Wie können Erfahrungen früherer Gene-
rationen unser Leben prägen? Weitere Veranstaltungen zum Thema Erben findest du 
auf unserer Webseite www.begh.ch. Wie vielfältig das Thema Erben ist, kannst du 
auch in der Ausstellung HILFE, ICH ERBE! erleben. Möchtest du einmal live dabei sein 
beim «Wissen zum Zmittag» in der Cafébar oder interessierst du dich für andere 
Angebote im Berner Generationenhaus? Abonniere unseren Newsletter, besuche 
unsere Webseite oder folge uns auf Instagram. Wir freuen uns auf dich!


